
Dr. Musli Vërbani 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RREGULLA TË FIKHUT 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kaçanik, 2020 

 



 

2 

 

Titulli: 

Rregulla të fikhut 

 

 

Autor: 

Dr. Musli Vërbani 

 

 

 

Lekturoi: 

Burim Bunjaku 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Të drejtën e ribotimit e rezervon autori 

 

 

 

 



 

3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



 

4 

 

  



 

5 

 

 

 

 

 

 

 

Definicioni i rregullave fikhore 
 

Secila shkencë i ka rregullat, bazat dhe kriteret e saj, po kështu edhe 

shkenca e rregullave fikhore i ka bazat dhe kriteret e saj. 

 

Në etimologji kaidetun e ka kuptimin e bazës, themelit dhe shtyllës. 

Fjala shtyllë vjen në kuptim konkret dhe në kuptim abstrakt. 

Në kuptim konkret kaidetun i thuhet shtyllës së shtëpisë.  

Në kuptim abstrakt kaidetun i thuhet shtyllava si f.v. shtyllat e fesë.  

 

Në etimologji fjala fikh do të thotë kuptim.  

Në terminologji fikh do të thotë: Njohja e ligjeve praktike të Sheriatit 

përmes argumenteve të veçanta.  

 

 

Në terminologji Kaide fikhijje (rregull fikhore) domethënë: Ligj i 

përgjithshëm, prej të cilit nxirren nënligje të shumta prej atij ligji të rregullit 

fikhorë. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 

 

 

 

Historiku i rregullave Fikhore 
 

Rregullat fikhore kanë filluar me fillimin e ligjësimit të sheriatit.  

Kur‟ani ka zbritur, dhe në vete ngërthente shumë prej rregullave fikhore, 

te cilat rregulla i ka shpjeguar Muhamedi a.s. 

Tabiinët janë munduar që të i përfitojnë rregullat fikhore nga Kur‟ani 

dhe suneti dhe nga thëniet e sehabeve. 

Ndoshta prej librave të parë është libri “El-Haraxh” i Ebu Jusufit, në të 

cilin libër hasen shumë rregulla fikhore. 

Medhhebi Hanefi konsiderohet prej medhhebeve të para e cila është 

marrë me këtë lëmi, pastaj kjo lëmi ka vazhduar të zhvillohet në mënyrë 

graduale deri në ditët e sotme. 

 

 

 

Rëndësia e rregullave të Fikhut  
 

Në njohjen e rregullave fikhore ka shumë dobi, por më e rëndësishmja 

prej tyre është përvetësimi i çështjeve të ngjashme në lëmin e fikhut. 

 

Rregullat e Fikhut i ndihmojnë ekspertit të fikhut për të kuptuar 

programin e fetvave dhe pasqyrimin e argumenteve të fikhut. 

 

Rregullat e Fikhut i ndihmojnë dijetarit t‟i kuptojë ligjet dhe 

argumentet të cilat nuk janë precizuar nga dijetarët e mëhershëm. 

 

Rregullat e Fikhut ia mundësojnë ekspertit të fikhut të i mësoj çështjet 

sekondare të fikhut dhe shumicën e çështjeve tjera që kanë të bëjnë me 

ligjet. 

 

 

 

 



 

7 

 

                    

 

KAPITULLI I PARË 
 

 

 

Ndërlidhmënia e qëllimeve me të nënkuptuarit e fjalës dhe të 
substancës së saj. 

 

Vlefshmëria e veprave dhe pranimi i tyre varet nga pastërtia e 

zemrës dhe çiltërsia e nijetit. 

 

Nijeti ka dy kuptime: 

Kuptimi i parë: Sinqeriteti ndaj Allahut me fjalë dhe me vepër. 

Ky është kuptimi i përgjithshëm; dhe  

Kuptimi i dytë: Përputhshmëria e qëllimit me veprën, dhe ky 

është kuptim specifik. 

 

Në këtë kapitull i kemi parapa 3 rregulla e ato janë: 

1. Çështjet gjykohen sipas qëllimeve. 

2. Qëllimi dhe nijeti llogariten në veprime dhe deklarime ashtu 

siç llogariten në shpërblime dhe adhurime. 

3. Në akte llogaritet qëllimi dhe kuptimi, ndërsa nuk llogaritet 

fjala dhe konstrukti i fjalës. 

 

 

 

 



 

8 

 

 

EL UMUURË BI MEKAASIDIHAA 

 
1. Çështjet gjykohen sipas qëllimeve. 

 

Fjala mekasid është shumësi i fjalës meksad dhe kasd që d.m.th. 

qëllim a synim. 

Në etimoligji, fjala meksad ose kasd, nënkupton nijetin, dëshirën dhe 

vullnetin për të bërë diçka.  

Në terminologji, mekasid nënkupton gjërat që të shtyjnë për të bërë një 

vepër.  

 

Kuptimi i rregullës  

 

Veprat e njeriut që është i ngarkuar me detyra fetare varen nga nijeti i tij. 

Veprat e tij janë të vlefshme në qoftë se nijeti i tij është i vlefshëm. 

Veprat e tij janë të pavlefshme poqëse nijeti i tij është i prishur, i 

pavlefshëm.  

Ky rregull është prej rregullave më të rëndësishme të fikhut. 

Ky rregull i dallon veprat e plota të cilat pranohen nga veprat tjera të 

cilat nuk pranohen. 

 

Argument 

 

Argument për këtë e kemi thënien e Zotit të Lartmadhëruar: 

“E ata nuk ishin të urdhëruar me asgjë tjetër, pos që ta adhuronin 

Allahun me adhurim të sinqertë ndaj Tij.” (El- Bejine : 5) 

 

Argument tjetër e kemi thënien e Muhamedit a.s.: 

“Qëllimi (nijeti) i besimtarit është më i vlefshëm se sa veprat e tij.” 

 

 

 



 

9 

 

 

 

Në një rast tjetër, Muhamedi a.s. ka thënë:  

“Veprës i paraprinë qëllimi (nijeti).” 

 

- nëse një person ka për qëllim kënaqësinë e Allahut, atëherë 

shpërblehet për atë qëllim, ndërsa, 

- nëse ai ka për qëllim kënaqësinë e njeriut, atëherë shpërblehet për 

atë qëllim. 

 

Për çështjen e hixhretit, Muhamedi a.s. ka thënë: “Veprat çmohen 

sipas qëllimit dhe se çdokujt i takon ajo që e ka për qëllim: 

- kush shpërngulet (bën hixhret) për Allahun dhe për të dërguarin e 

Tij, shpërngulja (hixhreti) e tij është për Allahun dhe për të dërguarin e 

Tij, 

- kush shpërngulet për të mira të kësaj bote, ose për t‟u martuar me 

ndonjë femër, ai do të marrë vetëm çka ka synuar.” 

 

Edhe pse hadithi ka të bëjë për një rast të veçantë, synimi është i 

përgjithshëm dhe nuk ka të bëjë vetëm me rastin e hixhretit. 

Nijeti (qëllimi) është ligjësuar për të dalluar adhurimet prej traditave dhe 

për ta dalluar një adhurim prej një adhurimi tjetër. 

 

Ky rregull aplikohet në çështje të: 

- adhurimeve (ibadat), dhe 

- veprimtarisë njerëzore (muamelat). 

 

 

Nijeti në çështje të adhurimeve (ibadat) 
 

Mund të ndodhë që një person pikësynon kryerjen e një obligimi por i 

ndodh që nuk mund ta kryej atë, atëherë për atë obligim vlerësohet 

pozitivisht. 

 

 

 



 

10 

 

 

Nijeti në çështje të veprimtarisë ndërnjerëzore (muamelat) 
 

Nijeti i cili nuk shprehet për një çështje dhe ajo çështje nuk veprohet, 

nga ky nijet nuk rezulton efekt ligjor i sheriatit. 

 

Shembull: 

 

- Nëse një person e shkurorëzon gruan me nijet, pra me zemër, por nuk e 

shpreh me gjuhë, ai shkurorëzim nuk prodhon efekt në ligje të sheriatit 

sepse ligjet e sheriatit bazohen në aspekt të jashtëm dhe jo të brendshëm. 

 

- Nëse një person e blen një send me qëllim që ta lë vakëf, dhe pasi që e 

blen nuk e shpreh me diçka që e dëshmon se është duke e lënë vakëf, 

atëherë ai send nuk mund të ligjësohet si vakëf. 

 

Shprehja e qartë dëshmon vërtetësinë dhe pas shprehjes së qartë nëse 

personi dëshiron të arsyetohet me nijet, nuk merret parasysh nijeti.  

 

Nëse një person thotë, ia dhuroj filanit këtë send, më vonë nuk i 

pranohet arsyetimi se ai është mahitur dhe nuk e ka pasur seriozisht, pra nuk 

merret parasysh nijeti, por merret parasysh shprehja e tij. 

 

- Në qoftë se ndokush i jep ndonjë të varfri njëqind euro për hir të 

Allahut, atëherë kjo sadaka (lëmoshë) është e vlefshme.  

 

- Nëse ia jep ato për ta lavdëruar njerëzit, konsiderohet vepër e bërë për 

sy e faqe, rrjedhimisht është e refuzuar.  

 

- Poqëse ia jep pa ndonjë qëllim: as për hir të Allahut e as për ta parë 

njerëzit, atëherë kjo është një vepër për të cilën nuk ka fare shpërblim. 

 

- Nëse një person i jep dikujt pasuri duke pasur për qëllim lëmoshën 

vullnetare, e më pas të njëjtën dëshiron ta shndërrojë në zekat, kjo gjë nuk i   

pranohet dhe ai me këtë nuk e kryen detyrimin për dhënien e zekatit.  

 



 

11 

 

 

 

 

Përfitimet e rregullës së qëllimit  

 

Rregulli i qëllimit ka përfitime të shumta, mirëpo kryesoret janë pesë: 

 

1. Dallohet qëllimi i veprës. 

 

 - Në qoftë se nëpërmjet një vepre kërkohet kënaqësia e Allahut, atëherë 

ai është ihlasi (çiltëria).  

- Në qoftë se nëpërmjet saj synohen lëvdatat e njerëzve, atëherë kjo 

vepër është e bërë për sy e faqe (rija).  

- Në qoftë se një vepër, që është ibadet (adhurim) bëhet për dikë tjetër 

pos Allahut, atëherë kjo është shirk i madh.  

 

2. Dallohen ibadetet nga zakonet.  

 

Shembull: 

- Dallohet lënia e ushqimit dhe e pirjes gjatë ramazanit nga lënia e tyre 

për t‟i bërë analizat e gjakut ose thjesht për dietë.  

- Gusli (larja e tërësishme e trupit) që bëhet për t‟u pastruar nga 

xhunubllëku dallohet nga dushi që bëhet me qëllim freskimi.  

 

3. Dallohen ibadetet që janë të njëjta në dukje.  

 

Shembull: 

 - Dallohet suneti i namazit të sabahut nga farzi i namazit të sabahut. 

 - Dallohet agjërimi vullnetar nga agjërimi që bëhet për të kompensuar 

ndonjë ditë të ramazanit.  

 

 

 

 

 



 

12 

 

 

 

 

 

 

 

4. Shndërrimi i zakoneve të lejuara në ibadete.  

 

Shembull: 

- Ngrënia, pirja dhe fjetja bërë me qëllim të marrjes së energjisë për ta 

adhuruar Allahun e Lartësuar.  

- Shpenzimi i pasurisë për veten, për bashkëshorten dhe për fëmijët, 

duke llogaritur në shpërblimin e Allahut të Madhërishëm.  

 

 

5. Përcaktimi i vlefshmërisë dhe pavlefshmërisë së ibadeteve.  

 

Për shembull ibadetet, fjala vjen, abdesi, namazi, haxhi, zekati, e kështu 

me radhë, nuk janë të vlefshme në qoftë se u mungon nijeti. 

 

 

 

Çdo rregull e përgjithshme mund të specifikohet 

 

Nëse ndodh që ndonjë dispozitë të jetë në kundërshtim me ndonjë 

rregull, ai rregull nuk ka ndikim sepse ajo ndodhi është ndodhi e rrallë, 

ndërsa ndodhia e rrallë nuk bën pjesë në rregullin e përgjithshëm. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13 

 

 

EL MEKAASID VEL IËTTIKADAAT MUËTEBERETUN  

FIT- TESARRUF VEL IBAARAAT KEMAA HIJE  

MUËTEBERETUN FIL KURUBAAT VEL IBAADAAT 
 

2. Qëllimi dhe nijeti llogariten në veprime dhe 
deklarime ashtu siç llogariten në shpërblime dhe 

adhurime. 

 

1. Lejohet prerja e kafshës me nijet konsumimi, ndërsa nuk lejohet nëse 

prehet jo në emër të Allahut. 

 

2a. Ai i cili nuk është në ihram të haxhit, nëse e gjuan për atë i cili është 

në ihram, e ka të ndaluar të konsumojë. Ndërsa nëse e gjuan për atë i cili 

nuk është në ihram, lejohet ta konsumojë edhe ai i cili është në ihram të 

haxhit. 

2b. Ai i cili nuk është në ihram të umres, nëse e gjuan për atë i cili është 

në ihram, e ka të ndaluar të konsumojë. Ndërsa nëse e gjuan për atë i cili 

nuk është në ihram, lejohet ta konsumojë edhe ai i cili është në ihram të 

umres. 

 

3a. Nëse i jep borxh një njeri njeriut tjetër një monedhë ari për një afat të 

caktuar. Kjo llogaritet shpërblim. 

3b. Nëse një njeri i shet një njeriu tjetër një monedhë ari për një 

monedhë ari për një afat të caktuar, ka mëkat për atë qëllim. 

 

- Në qoftë se një person ia dhuron një tjetri njëqind euro, pastaj e merr 

vesh se ia ka borxh njëqind euro personit që ia ka dhuruar ato para, në këtë 

rast nuk numërohet se ia ka kthyer borxhin, sepse ai ia ka dhënë ato para si 

dhuratë dhe jo si kthim borxhi.  

 

 

 

 



 

14 

 

 

 

4. Shtrydhja e rrushit për qëllim të alkoolit nuk lejohet, ndërsa shtrydhja 

e rrushit për qëllim të përfitimit të thartirës apo për lëng joalkoolik lejohet. 

 

5a. Nëse burri i thotë gruas: “Ti je si nëna ime” me qëllim të nderimit, 

kjo lejohet.  

5b. Nëse burri i thotë gruas: “Ti je si nëna ime” me qëllim të 

DHIHARIT, kjo nuk lejohet. 

 

6a. Nëse njeriu abstenon nga ushqimi, pija dhe çështjet e ndaluara të 

agjërimit dhe me këtë nuk ka për qëllim afrimin tek Allahu, por ka qëllim 

shërimin a dietën, kjo nuk llogaritet agjërim dhe për këtë nuk ka shpërblim. 

6b. Nëse njeriu abstenon nga ushqimi, pija dhe çështjet e ndaluara të 

agjërimit me qëllim që t‟i afrohet Allahut, kjo llogaritet agjërim dhe për të 

shpërblehet. 

 

- Kush sillet rreth Qabës, por jo me qëllim të tavafit, nuk llogaritet 

TAVAF. 

- Kush i jep të varfrit sadaka dhe nuk e bën nijet për zekat nuk llogaritet 

zekat. 

- Nëse një person i jep dikujt pasuri duke e pasur për qëllim lëmoshën 

vullnetare, e më pas të njëjtën dëshiron ta shndërrojë në zekat, kjo gjë nuk i 

pranohet dhe ai me këtë nuk e kryen detyrimin për dhënien e zekatit.  

- Kush i jep të varfrit dhuratë dhe nuk e bënë nijet për zekat, nuk 

llogaritet zekat. 

- Kush qëndron në xhami dhe nuk e bën nijetin e iËTIKAFIT nuk 

llogaritet iËTIKAF. 

 

Këtë rregull mund ta hasim edhe në formulimin “Pa nijet nuk ka 

shpërblim dhe “Nijeti është kusht për vlefshmërinë e veprave.”  

 

 

 

 

 



 

15 

 

 

EL- IBRETE FIL UKUUD LIL MEKAASID VEL MEAANIJ  

LA LIL ELFAADH VEL MEBAANIJ 
 

3. Në akte llogaritet qëllimi dhe kuptimi, ndërsa nuk 
llogaritet fjala dhe konstrukti i fjalës. 

 

Shpjegim i termave 

 

Fjala UKUD shumësi i i fjalës AKD ka kuptimin e pajtimit në mes të 

ofertës dhe pranimit të ofertës si f.v.: 

- akti i martesë; 

- akti i qirasë; 

- akti i shitblerjes, etj. 

 

Formula e aktit 

 

Formula e aktit përbëhet prej ofertës dhe pranimit (të ofertës), shembull:  

- ofroj shitjen e këtij malli, 

- pranoj blerjen e këtij malli. 

 

Fjala Lefdh është fjalë të cilën e thotë njeriu me qëllim të shprehjes së 

asaj që e ka në zemër. 

 

Fjala el-Mekasid shumës i fjalës meksad ka kuptimin e dëshirës dhe 

nijetit. 

 

Fjala Meani d.t.th. tregueshmëria e shprehjes. Çdo fjalë mund të ketë 

më shumë se një kuptim. 

 

Fjala Mebani d.t.th. fjalia e plotë ku secila fjalë në fjali e forcon  

     njëra- tjetrën. 

 



 

16 

 

 

 

Shembull: 

 

Nëse një person i thotë personit tjetër: Po ta dhuroj këtë për 100 euro.  

Ky lloj akti nuk është akt i dhuratës, por është akt i shitblerjes. Nga ky 

akt rezultojnë ligjet e shitblerjes: pagesa e mallit dhe dorëzimi i mallit, ose 

mosdorëzimi i mallit nëse nuk bëhet pagesa. 

 

Nëse një person i thotë personit tjetër: Të kam shitur këtë me pa të holla. 

Shitblerja është e pavlefshme dhe ky akt nuk llogaritet dhuratë, sepse nuk 

është sqaruar qëllimi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

17 

 

 

 

  



 

18 

 

  



 

19 

 

 

 

KAPITULLI I DYTË 
 

 

 

Ligji ndërtohet mbi çështjen e sigurt dhe nuk ndërtohet me të 

dyshimtën. Edhe argumentet të cilat i vendosin ligjet duhet të 

jenë të sigurta dhe jo të dyshimta. 

 

 

Në këtë kapitull janë paraparë tetë rregulla: 

 

1. E dyshimta nuk e zhvlerëson të sigurtën.  

2. Në esencë çdo gjë mbetet siç ka qenë.  

3. Esenciale të mbetet çështja ashtu siç ka qenë, deri sa të mos 

vërtetohet se është ndryshuar.  

4. Ligji i gravitimit dhe largimi i dyshimit dhe gjykimit se çdo gjë 

mbetet siç ka qenë.  

5. Te çështjet, esenciale është lejimi.  

6. Esenciale në të drejta është mosobligueshmëria.  

7. Në esencë ndodhia e re i përshkruhet kohës më të afërt.  

8. Të sigurtat nuk kundërshtohen në mes vete.  

 

  



 

20 

 

 

EL JEKIINË LAA JEZUULU BI SHEKK 
 

1. E dyshimta nuk e zhvlerëson të sigurtën. 

 

Shpjegimi i termave 

 

Në etimologji fjala shekk (dyshim) domethënë ngatërrim, ngaqë atij që 

ka mëdyshje i janë ngatërruar dy çështje, rrjedhimisht nuk e di se cila nga 

ato është e sakta.  

Në terminologji fjala shekk (dyshim) nënkupton mëdyshjen për 

ndodhjen a mosndodhjen e diçkaje. 

Në etimologji fjala jekinë nënkupton bindje, siguri dhe palëkundshmëri. 

Me këtë fjalë është për qëllim dija e padyshimtë.  

Në terminologji fjala jekinë nënkupton qetësimin e zemrës dhe 

palëkundshmërinë e dijes në të. 

Jekinë e quajmë edhe besimin e paluhatshëm. 

 

Argument 

 

Argument për këtë rregull është hadithi që e përcjell Abdullah ibn Zejd 

ibn Asim El-Maziniju r.a. i cili thotë se dikush i është ankuar të Dërguarit 

a.s. se nganjëherë njeriut i duket se i del diçka nga trupi gjatë namazit. 

I Dërguari, paqja dhe lavdërimi i Allahut qofshin mbi të, i është 

përgjigjur:  

“Të mos dalë nga namazi pa dëgjuar zë ose pa ndier erë.” 

 

Kuptimi i rregullës 

 

Nëse njeriu gjendet në mëdyshje për ndonjë çështje pasi të ketë qenë i 

bindur, nuk duhet t‟i kushtojë rëndësi dyshimit, por duhet të gjykojë në bazë   

  të bindjes paraprake. Kjo nënkupton se nuk hiqet ligji i saj me hamendje. 

 

 



 

21 

 

 

 

- Kush është i bindur se ka marrë abdes, pastaj hamendet se mos e 

ka prishur, gjykohet se ai është me abdes. 

 

- Kush dyshon në pastërtinë e ujit se mos është ndotur me pak ndyrësirë 

apo me shumë, esenciale është se ai ujë është i pastër.  

 

Ligj për të ligjësuar një çështje apo për ta mohuar atë për të tashmen ose 

për të ardhmen, duke e marrë për bazë ligjësimin apo mohimin në kohën e 

kaluar, për shkak të mosekzistimit të ndonjë argumenti për ndryshim. 

 

Shembuj: 

 

 - Nëse ndokush dëshiron të agjërojë, mirëpo ha duke qenë në mëdyshje 

se a ka aguar mëngjesi apo jo dhe nuk i bëhet e qartë një gjë e tillë, atëherë 

agjërimi i këtij njeriu është i vlefshëm, sepse parimisht mbetet që nata të 

mos ketë kaluar. 

 

- Nëse dikush e di që e ka prishur abdesin, mirëpo dyshon se a ka marrë 

abdes më pas apo jo, atëherë gjykojmë se ky njeri nuk ka abdes, sepse 

parimisht mbetet që ai nuk ka abdes. 

 

- Ai që është i bindur se ka marrë abdes, mirëpo ka rënë në mëdyshje se 

a e ka prishur abdesin apo s‟e ka prishur, konsiderohet se ka abdes.  

 

- Nëse ndokush dyshon se a e ka falur një namaz të caktuar apo s‟e ka 

falur, atëherë ai është i detyruar ta falë atë, ngaqë ai dyshon në kryerjen e 

namazit, kurse në parim duhet gjykuar se nuk e ka falur namazin, kështu që 

përgjegjësia e tij nuk bie derisa të sigurohet se e ka falur namazin. 

 

- Nëse një person merr abdes dhe falë namaz pastaj dyshon se a e ka 

prish abdesin apo jo, ai duhet të falet sepse abdesi për të është më i sigurt, 

ndërsa prishja e abdesit për të është çështje e dyshimtë, ndërsa e sigurta ka  

përparësi nga e dyshimta. Muhamedi a.s. ka thënë: 

 



 

22 

 

 

 

 

“Kush ndien vështirësi në lukth dhe dyshon a i ka dalë diçka nga 

lukthi apo jo, të mos dalë nga xhamia derisa të dëgjoj zë apo të nuhatë 

erën e lukthit”. 

 

- Kush dyshon në pastërtinë e ujit se mos është ndotur me pak ndyrësirë 

apo me shumë, esenciale është se ai ujë është i pastër. 

 

- Kush ha në mesnatë dhe dyshon në agimin e ditës, agjërimi i tij është i 

plotë sepse esenciale është nata, nata është e sigurt, ndërsa agimi i dyshimtë. 

 

- Kush ha në fund të ditës, pa bërë ndonjë hulumtim dhe dyshon në 

perëndimin e diellit, agjërimi i tij prishet sepse esenciale është dita dhe dita 

është e sigurt ndërsa perëndimi i diellit i dyshimtë. 

 

 

Përjashtim 

 

Nga ky rregull përjashtohet ai që është i sprovuar me vesvese. I tilli nuk 

ia vë veshin dyshimit.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

23 

 

 

EL- ESLU BIKAAE MAA KANE ALAA MAA KAANE  
 

2. Në esencë çdo gjë mbetet ashtu siç ka qenë. 

 

Shpjegimi i termit 

 

Fjala esencë ka kuptimin e argumentit, që do të thotë se nëse ndodh një 

papajtueshmëri për diçka, vendoset si argument. 

Këtë rregull mund ta definojmë edhe në këtë mënyrë: “Çështje 

esenciale është që gjendja e Çështjeve të mbetet në gjendjen e tyre 

fillestare”. 

 

Dijetari fillon prej gjendjes fillestare të Çështjes, pastaj merr vendim në 

bazë të gjendjes fillestare të asaj Çështjeje deri sa nuk paraqitet ndonjë 

dëshmi apo argument për të kundërtën e saj. 

 

Shembull: 

Në esence uji është i pastër, nga shkaku se Zotit i Lartmadhëruar ka 

thënë: 

“dhe Ne e kemi zbritur nga qielli ujin e pastër”. 

 

Po ashtu Muhamedi a.s. ka thënë:  

“Uji është i pastër.” 

 

- Nëse një person gjen ujë dhe dyshon në pastërtinë e tij, ai vepron me 

esencën e ujit si i pastër dhe e largon dyshimin ashtu që e përdorë ujin si ujë 

të pastër për abdes dhe gusul, në arsyetimin e saj se çështja fillestare mbetet 

në gjendjen fillestare. 

 

 

 

 

 



 

24 

 

 

 

 

- Nëse një person e padit një person tjetër se i ka dhënë borxh dhe 

personi tjetër nuk e pranon një padi të tillë, ndërsa personi në fjalë (paditësi) 

nuk paraqet fakte dhe dëshmi, atëherë çështja mbetet se nuk i ka dhënë 

borxh.  

 

- Nëse blerësi e padit shitësin se ia ka paguar vlerën e mallit dhe shitësi 

nuk e pranon një padi të tillë, ndërsa blerësi nuk paraqet fakte dhe dëshmi, 

atëherë çështja mbetet se nuk ia ka paguar vlerën e mallit. 

 

- Nëse një person pretendon se tjetri i ka borxh, ai duhet të sjell dëshmi 

se i akuzuari i ka borxh, nëse nuk mund ta vërtetojë me dëshmi, personi 

tjetër shpallet i pafajshëm sepse esenciale është pafajësia derisa akuzuesi të 

mos sjell dëshmi se i ka dhënë borxh. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

25 

 

 

EL ESLU BIKAAE MAA KAANE HATTA JUTHBITU MAA 

JUGAJJIRIHUU 
 

3. Esenciale të mbetet çështja ashtu siç ka qenë, deri 
sa të mos vërtetohet se është ndryshuar.  

 

Shembull: Personi i pagjetur (i humburi).  

Esenciale është se ai është i gjallë deri sa të mos vërtetohet se ka vdekur. 

Istis‟habi i gjendjes së tanishme vërteton dy të drejta, të drejtat pozitive 

dhe të drejtat negative, përderisa nuk sillet argument i cili ndalon 

vazhdimësinë. 

Gjendja e të pagjeturit për të cilin kalon një kohë e gjatë dhe nuk gjendet 

asnjë gjurmë prej tij:  

Nuk i zbatohen të drejtat pozitive, si f.v., trashëgimia nga tjetri, por i 

rezervohen vetëm të drejtat negative. Do të thotë se i mbetet pronësia e tij, 

çka ka qenë para zhdukjes.  

Ligji i istis‟habit të tij rezulton vetëm që të jepet prej tij çka rezulton prej 

vdekjes si ndarja e pasurisë së tij trashëgimtarëve, dhe nuk rezulton që 

pasuria e tjerëve t‟i kalon atij.  

Gjykohet në favor të gjallërisë së tij përgjatë kohës së zhdukjes vetëm sa 

i përket pasurisë dhe bashkëshortes së tij, kjo deri sa të paraqitet argument 

për vdekjen e tij ose deri sa gjykatësi të shpallë “de jure” vdekjen e tij.  

 

I zhdukuri është gjallë për veten e tij, ndërsa i vdekur për të tjerët. As 

nuk trashëgon prej tjerëve dhe as nuk trashëgohet, nuk i rezervohet hisja e tij 

dhe nuk lejohet që të shpërndahet pasuria e tij te trashëgimtarët e të vdekurit 

sepse istis‟habi nuk vlen si argument për të prodhuar të drejta të reja 

përfituese, që do të thotë se është argument për të mënjanuar të drejtat, saqë 

pasuria e tij nuk trashëgohet dhe nuk vlen për të përfituar të drejtat, kështu 

që nëse një i afërm i tij vdes, i zhdukuri nuk trashëgon, e kjo nga mundësia 

se ai mund të ketë vdekur. 

Në shkencën e Usulit ky rregull quhet argumenti i Gravitimit. 

 



 

26 

 

 

Istis’habil hal ve tarhi shekk ve terk ilaa  

maa kaane alaa maa kaane 

 
4. Ligji i gravitimit dhe largimi i dyshimit dhe gjykimit 

se çdo gjë mbetet siç ka qenë. 

 

Istis‟hab quhet ligjësimi për një send në atë gjendje siç ka qenë më 

parë, deri sa të gjendet ndonjë argument për ndryshimin e tij. 

Me fjalë tjera: 

Marrjen e mendimit siç ka qenë e kaluara të mbetet edhe tani, deri sa të 

mos shohim argumentin i cili e ndryshon. 

Ky lloj burimi ka të bëjë me normën e cila në fakt ka ekzistuar më herët, 

mirëpo dyshohet në mos ekzistimin e saj dhe si e tillë gjykohet se ajo normë 

vazhdon deri sa nuk sillet dëshmia e kundërt. 

 Po ashtu edhe e kundërta, kur mendohet se diçka nuk ka ekzistuar më 

herët, por dyshohet se ekziston, kështu që vazhdohet të gjykohet se nuk 

ekziston derisa nuk dëshmohet e kundërta e saj. 

Ky burim ndahet në tri lloje: 

1. Rezonimi i cili dëshmon se norma e çdo gjëje, në bazë është e lejuar 

për t‟u zbatuar përderisa nuk vjen ndonjë normë tjetër që e bën të ndaluar, 

dhe anasjelltas. 

2. Rezonimi i cili dëshmon për pafajësi juridike, p.sh., 

 - agjërimi i muajve të tjerë përveç muajit ramazan: personi nuk mund të 

agjërojë dhe është i pafajshëm përderisa nuk dëshmohet ajo normë. 

3. Rezonimi për të cilin dëshmon logjika dhe e drejta e Sheriatit për 

vazhdueshmërinë dhe ekzistimin e asaj që ka qenë më herët, p.sh., një 

person ka marr abdes dhe pas pak dyshon në abdesin e tij, në këtë rast 

dëshmohet se ka abdes duke u bazuar në faktin se ka pasur abdes më herët. 

 

 

 

 



 

27 

 

 

EL ESLU FIL ESHJAAË iBAAHA  
 

5. Te çështjet, esenciale është lejimi.  

 

Të gjitha çështjet janë të lejuara deri sa të sillet argument për ndryshimin 

e tyre. Zoti i Lartmadhëruar ka thënë: 

“Dhe ua ka nënshtruar çka ka në qiej dhe në tokë”. (El Xhathije,13) 

 

“Ai Allahu është i Cili ka krijuar për ju gjithçka ka në qiej dhe në 

tokë”. (El Bekare, 29) 

 

Shembull: 

 

Nëse parashtrohet pyetja për një çështje, e cila nuk gjendet në Kur‟an, as 

në sunet, as nuk ka ligj për të,  

përgjigjja për të është se: është e lejuar.  

Parashtrohet pyetja tjetër: Pse është e lejuar? 

Përgjigjja është: Esenciale e çështjeve është lejimi i tyre. 

Nëse parashtrohet pyetja për ngrënien e mishit të ndonjë kafshe për të 

cilin nuk ka argument as për lejim e as për ndalim,  

atëherë përgjigjja është se: është e lejuar. 

Nëse parashtrohet pyetja për ngrënien e ndonjë bime për të cilin nuk ka 

argument as për lejim e as për ndalim,  

atëherë përgjigjja është se: është e lejuar. 

 

Çdo çështje përderisa nuk sillet argument prej teksteve të sheriatit se 

ndalohet, ajo çështje është e lejuar, as nuk fajësohet vepruesi dhe as nuk 

penalizohet.  

 

 

 

 

 



 

28 

 

 

 

 

Arsyetimi është rregull i istis’habit 
 

“Esenciale për çdo çështje është lejimi deri sa të sillet argument për 

ndryshimin e asaj çështje.” 

  

- Nëse një person është i gjallë, merret vendim se ai është i gjallë deri sa 

të argumentohet vdekja e tij sepse gjallëria e tij është e sigurt, ndërsa vetëm 

zhdukja e tij nuk dëshmon se ai është i vdekur. 

 

- Rezonimi i cili dëshmon se norma e çdo gjëje në bazë është e lejuar për 

t‟u zbatuar përderisa nuk vjen ndonjë normë tjetër që e bën të ndaluar dhe 

anasjelltas. 

 

- Vlefshmëria e kontratës ose shfrytëzimi i çështjes deri sa të sillet nga 

Ligjvënësi argument që tregon për pavlefshmërinë apo prishjen e tij. 

 

Istis‟habi është hapi i fundit të cilin duhet ta bëjë muxhtehidi në 

zgjidhjen e çështjes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

29 

 

 

El ESLU BERATE DHIMETI 

 
 6. Esenciale në të drejta është mosobligueshmëria. 

 

Shembull: 

 

- Ai që dyshon a ka bërë ndonjë betim për të cilin duhet të japë shpagim 

apo jo, nuk detyrohet me shpagim, sepse në parim njeriu është i lirë nga kjo 

përgjegjësi.  

 

- Nëse ndokush pretendon për dikë tjetër se i ka borxh dhe nuk sjell 

argument për atë që thotë, atëherë i akuzuari nuk detyrohet me atë borxh, 

sepse në parim ai është i lirë, gjegjësisht i pastër nga kjo përgjegjësi.  

- Nëse një person (paditësi) pretendon se tjetri i ka borxh, ai duhet të 

sjell dëshmi se i akuzuari i ka borxh, kurse nëse nuk mund ta vërtetoj me 

dëshmi, atëherë personi tjetër (i padituri) shpallet i pafajshëm sepse 

esenciale është pafajësia derisa akuzuesi të mos sjell dëshmi se i ka dhënë 

borxh. 

 

Nuk lejohet që një çështje t‟i ngarkohet një personi ose të bashkëngjitet 

pos me argument, përderisa për mohim (moskryerje apo mosveprim) nuk ka 

nevojë për argument, kjo është bazë juridike. 

 

Nëse një person kërkon të drejtën e tjetrit ai duhet të sjell dëshmi, nëse 

nuk sjell dëshmi nuk gjykohet në favor të tij sepse më mirë është të mos 

gjykohet një fajtor se sa të ndëshkohet një i pafajshëm. 

 

Rregulli: “Në parim çdokush është i lirë nga përgjegjësia.” 

konsiderohet edhe rregull e shkencës së usulit. 

Rregulli: “Në parim gjërat janë të pastra.” konsiderohet edhe rregull e 

shkencës së usulit. 

 

  



 

30 

 

 

EL ESLU iDAAFETUL HAADITH EKREB EVKAATIHII 
 

7. Në esencë ndodhia e re i përshkruhet kohës më të 
afërt. 

 

Shembull: 

 

 - Ai që sheh spermë në rrobat e tij duke mos iu kujtuar kur e ka parë 

ëndrrën (që ia ka obliguar guslin), (pasi të lahet) duhet t‟i përsërisë vetëm 

namazet që i ka falur pas gjumit të fundit. Kështu, duke ia përshkruar këtë 

ngjarje kohës më të afërt, sepse parimisht duhet marrë se ajo nuk ka ndodhur 

para kësaj kohe.  

 

- Ai që sheh në dorën e tij diçka që e pengon depërtimin e ujit në lëkurë, 

siç janë llaku, fshirësja e ngjyrës dhe rrëshira, duhet të marrë abdes pasi ta 

largojë atë dhe t‟i përsërisë ato namaze që i ka falur nga koha më e afërt që i 

ka përdorur këto lëndë. Kjo për faktin se prania e këtyre gjërave i 

përshkruhet kohës më të afërt të mundshme, për shkak se parimisht mbetet 

që ato nuk kanë qenë të pranishme para kësaj kohe.  

Kjo gjë vlen në qoftë se janë terur gjymtyrët e trupit pas abdesit ose ka 

kaluar kohë e gjatë që kur ka marrë abdes, sepse poqëse nuk janë terur ende 

gjymtyrët ose nuk ka kaluar kohë e gjatë që kur ka marrë abdes, atëherë ai e 

heq pengesën dhe e pastron pjesën e gjymtyrës ku ka qenë pengesa dhe 

pastaj e plotëson abdesin, duke i pastruar gjymtyrët që vijnë pas saj në 

renditje, derisa ta përfundojë abdesin.  

 

- Nëse ndokush dyshon në pastërtinë e vendit ku falet, atëherë në parim 

ai vend konsiderohet i pastër, derisa të marrim vesh se në atë vend ka rënë 

ndonjë ndyrësi.  

 

 

 

 



 

31 

 

 

 

LAA TEAARUD FIL JEKIINIJAAT 

 
8. Të sigurtat nuk kundërshtohen në mes vete  

Në sheriatin islam, argumentet e prera dhe të sigurta asnjëherë nuk mund 

të kenë mospajtime mes vete. 

Në argumentet jo të prera dhe të pasigurta mund të ketë mospajtime dhe 

këto argumente mund të kundërshtohen në mes vete.  

Nëse në dy të sigurta paraqiten mospajtime dhe kundërshtime për një 

Çështje, atëherë veprohet me njërën prej tyre duke i dhënë prioritet njërës 

prej tyre, nga shkaku se është e pamundur që dy të kundërta (të sigurta) të 

bashkohen në një Çështje, ndërsa të vepruarit me dy të kundërta pa i dhënë 

ndonjërës prioritet është e padrejtë: 

- Nëse nuk mund t‟i jepet përparësi njërës prej dy të kundërtave, duhet 

stopuar deri sa të gjendet çfarëdo fakti i cili vërehet në njërën prej tyre, në 

mënyrë që t‟i jepet përparësi njërës prej tyre.  

- Nëse nuk mund t‟i jepet përparësi njërës prej dy të kundërtave, ka 

mendime se veprohet me njërën prej tyre, duke e zgjedhur në mënyrë të lirë. 

Kusht i të vepruarit me argumentet jo të prera dhe jo të sigurta që 

kundërshtohen ndërmjet vete është që njërës t‟i jepet prioritet. 

Ky rregull në një aspekt është rregull e Usuli Fikhut, ndërsa në një 

aspekt tjetër është rregull e Fikhut. 

- Nga aspekti i këndvështrimit të argumenteve të kundërta dhe preferimit 

të njërës prej tyre me fakt mbështetës (fakte shtesë) quhet rregull e Usuli 

Fikhut. 

- Nga aspekti se cilës i jep përparësi muxhtehidi për të vepruar në bazë 

të fakteve të dëshmuara llogaritet rregull Fikhore. 

 

 

 

  



 

32 

 

 

 

  



 

33 

 

 

KAPITULLI I TRETË 
 

 

Feja Islame është e ndërtuar mbi bazën e lehtësimit dhe 

tolerancës, largimin e të dëmit dhe të keqes dhe vështirësisë. 

Zoti i Lartmadhëruar ka paraparë rrugëzgjidhje për çdo 

problem. 

Lehtësimi në raste të vështirësive buron nga Kur’ani dhe 

suneti, dhe rregullat ndërtohen mbi këta baza. 

 

Në këtë kapitull kemi paraparë shtatë rregulla fikhore, e ato 

janë: 

 

1. Dëmi nuk largohet me dëmtim.  

2. Dëmi më i madh largohet me dëmin më të vogël.  

3. Kur të paraqiten dy të këqija, prej dy të këqijave veprohet 

me të keqën më të lehtë.  

4. Nuk ka obligueshmëri në pamundësi dhe nuk ka ndalesë në 

rast domosdoshmërie.  

5. Vështirësia nuk lejon të drejtën e tjetrit.  

6. Dëmi individual duhet të përballohet për t’u mënjanuar 

dëmi i përgjithshëm.  

7. Dëmi eliminohet në bazë të mundësive.  

 

 

 

 



 

34 

 

 

 

EDDARARU LAA JUZAALU BID-DARAR 
 

1. Dëmi nuk largohet me dëmtim. 

 

Kjo rregull ndërlidhet me rregullat tjera të Fikhut: 

- Dëmi nuk lejohet me të njëjtin dëm. 

- Dëmi nuk largohet me dëm më të madh dhe më të rëndë. 

- Dëmi largohet me dëmtim më të lehtës si f.v.: 

Mjeku e operon pacientin pasi që e di se dëmi i operacionit është më i lehtë 

në krahasim me dëmin të cilin e përjeton në rast mosoperimi. 

 

Kjo rregull është përcaktim i rregullës dëmi largohet. 

Shembull: 

- Një dhomë e pronësojnë dy persona dhe njëri prej tyre dëshiron që 

dhoma të ndahet. Ajo dhomë nuk mund të ndahet për shkak të hapësirës së 

vogël, dhe ndarja e dhomës do ta bënte dhomën jofunksionale. 

Pasiqë përgjysmimi shkakton dëm, e dëmi nuk largohet me dëmtim, 

andaj nuk gjykohet për përgjysmim, se atëherë humb funksionaliteti i 

dhomës, por gjykohet shitja e dhomës njërit prej pronarëve. 

Edhe shitja është dëmtim, por dëmi është më i vogël, kështu që dëmi më 

i madh largohet me dëmin më të vogël. 

- Nuk lejohet që dikush ta shpëtojë veten duke ia marrë ushqimin atij që 

po ashtu i nevojitet për ta shpëtuar jetën e tij.  

- Askujt nuk i lejohet t‟ia marrë rrobat tjetrit për t‟i mbuluar pjesët e 

turpshme të trupit, në qoftë se edhe atij i nevojiten për t‟i mbuluar pjesët e 

turpshme të trupit.  

 

 

 

 

 



 

35 

 

 

ED DARARU ESHED JUZAAL BI DARARIL EHAF 
 

2. Dëmi më i madh largohet me dëmin më të vogël  

Ky rregull bazohet në rregullin Dëmi largohet.  

Ky rregull është sqarim dhe specifikim i rregullit: Dëmi nuk largohet 

me dëmtim. 

Nëse është e patjetërsueshme që dëmi duhet larguar me dëmtim, atëherë 

duhet që dëmi më i madh të largohet me dëm më të vogël. 

Nëse dëmi i cili largon dëmin është i njëjtë me dëmin të cilin duhet 

larguar atëherë zgjedhim: 

- ose të mbetet dëmi; 

- ose e largojmë me të njëjtin dëm. 

Nëse dëmi i cili e largon dëmin është më i madh se dëmi i cili duhet 

larguar, nuk lejohet as ligjërisht dhe as logjikisht të bëhet një veprim i tillë. 

Dëmi përcaktohet duke shikuar kushtet, rrethanat, individët dhe zakonet. 

Duhet të merren parasysh të gjitha këto çështje në mënyrë që të gjykohet me 

drejtësi dhe me urtësi. 

Kur dy të këqija ndodhen në të njëjtën kohë lejohet që të veprohet e 

keqja më e vogël për të larguar të keqen më të madhe: 

Shembull: 

- Lejohet të pranohet shpërblimi për thirrje të ezanit sepse po të mos 

thirret ezani, atëherë dëmi do të ishte edhe më i madh.  

- Lejohet të pranohet shpërblimi për imam (edhe pse është i ndaluar 

pranimi i pagës për imam) sepse po të mos kishte imam, atëherë e keqja do 

të ishte edhe më e madhe.  

- Lejohet të jepet mësim fikhu me pagesë edhe pse në përgjithësi është i 

ndaluar pranimi i pagesës për mësim të fikhut, por lejimi bëhet sepse po të 

mos kishte mësues të fikhut atëherë e keqja do të ishte edhe më e madhe. 

 

Sa i përket largimit të dëmit, ai duhet të ketë prioritet nga realizimi i 

dobisë. Pra, kur takohen largimi i dëmit dhe realizimi i dobisë, zgjidhet  

largimi i dëmit. 

 



 

36 

 

 

 

IDHAA TEAAREDAT MUFSIDETANI REVAA EADHAMUHUMA 

DARAREN BI iRTIKAABI EHAFUHUMAA 
 

3. Kur të paraqiten dy të këqija, prej dy të këqijave 
veprohet me të keqën më të lehtë. 

 

Nëse paraqiten dy të këqija: 

- Ose janë të njëjta; 

- ose njëra është më e keqe se tjetra. 

 

 

1. Kur dy të këqija janë të njëjta. 

 

Nëse dy të këqija janë të njëjta, nuk lejohet që njëra prej të këqijave të 

largohet me tjetrën dhe anasjelltas. 

 

 

2. Kur njëra prej të këqijave është më e rëndë se tjetra. 

 

Nëse njëra prej dy të këqijave është më e rëndë se tjetra, atëherë me më 

të keqën më të lehtë largohet e keqja më e rëndë. 

 

Shembull: 

- Nëse një musliman e sheh një të keqe, por e parasheh se ndryshimi i 

asaj të keqe sjell të keqe më të madhe, atëherë nuk duhet ta largoj atë të 

keqe dhe nuk parapëlqehet që ta largoj, madje përkundrazi nëse largimi i 

asaj të keqe sjell të keqe më të madhe, atëherë largimi i kësaj të keqe është i 

ndaluar. 

 

 

 



 

37 

 

 

 

 

- Nëse një musliman e sheh një të keqe, por e parasheh se ndryshimi i 

asaj të keqe sjell të keqën më të lehtë, ai e ka për obligim ta largoj atë të 

keqe. 

 

- Mjeku i cili duhet ta operoj pacientin, para se ta operoj duhet të shikojë 

rezultatin e operacionit: 

- Nëse e sheh se operacioni është më i dobishëm, e operon pacientin. 

- Nëse e sheh se operacioni është më i dëmshëm se vet shërimi, nuk 

e operon pacientin. 

 

Përcaktimi i dëmit dhe dobisë shikohet në bazë të ligjit, e jo në bazë të 

dëshirave dhe mendimit të pabazuar. 

 

Dëmi dhe dobia duhet shikuar në dritën e Kur‟anit dhe sunetit. 

 

E mirë është ajo çka Allahu e ka paraparë të mirë dhe jo ajo që e 

parasheh dëshira dhe mendja e njeriut. 

 

E keqe është ajo çka Allahu e ka paraparë të keqe dhe jo ajo që e 

parasheh dëshira dhe mendja e njeriut. 

 

Çdo e keqe e cila largohet rezulton të mirën në vetvete. Ligjet e sheriatit 

janë të ndërtuara mbi bazën e largimit të dëmit dhe realizimit të dobisë dhe 

sikurse bien ndesh të mirat në mes vete ashtu bien ndesh në mes vete edhe të 

këqijat, kështu që kur takohen dy të mira, i jepet prioritet të mirës më të 

madhe ndaj të mirës më të vogël dhe po ashtu në paraqitjen e dy të këqijave, 

largohet e keqja më e madhe para të keqes më të vogël. 

 

 

 

 

 

 



 

38 

 

 

LAA VAAXHIBE MEAL AXHZI VE LAA HARAAME MEA 

DARUURETI 
 

4. Nuk ka obligueshmëri në pamundësi dhe nuk ka 
ndalesë në rast domosdoshmërie. 

Kjo rregull është e ndërtuar mbi bazat e përgjithshme kur‟anore. 

Pjesa e rregullit “Nuk ka obligueshmëri në pamundësi.” është e 

ndërtuar mbi thënien e Zotit të Lartmadhëruar: 

“Allahu nuk e ngarkon askënd pos sa ka mundësi.” 

 Pjesa tjetër e rregullës “Nuk ka ndalesë në pamundësi.” është e 

ndërtuar mbi bazën e ajetit të Kur‟anit fisnik: 

 “Dhe kush është i detyruar pa dëshirën e tij dhe nuk tejkalon, nuk 

ka mëkat për të.”  

 Për këtë arsye me të drejtë thuhet: Kandar i devotshmërisë është 

mundësia dhe kapaciteti. Po ashtu edhe dijetarët kanë thënë: 

“Obligueshmëria për të pamundurën është absurditet.” 

 

Shembuj të pjesës së parë të rregullit, pjesës “Nuk ka obligueshmëri 

në pamundësi”: 

 

- Detyra e kryerjes së haxhit bie për personin që nuk ka mundësi 

materiale ta kryejë atë. 

 

- Nëse dikujt i është prerë dora dhe nuk i ka mbetur asnjë pjesë e kësaj 

gjymtyre që duhet larë gjatë abdesit, atëherë për të bie detyra e larjes së asaj 

pjese dhe nuk kërkohet zëvendësim për të. 

 

- Nëse dikujt i është prerë këmba dhe nuk i ka mbetur asnjë pjesë e kësaj 

gjymtyre që duhet larë gjatë abdesit, atëherë për të bie detyra e larjes së asaj 

pjese dhe nuk kërkohet zëvendësim për të. 

 

 

 



 

39 

 

 

- Ai që nuk ka mundësi ta lajë njërën dorë gjatë abdesit ose t‟i  

japë mes‟h, detyrohet t‟i lajë të gjitha gjymtyrët e tjera të abdesit që 

mund t‟i lajë dhe të marrë tejemum për pjesën që nuk ka mundësi ta lajë a t‟i 

japë mes‟h.  

Dora e prodhuar në fabrikë nuk duhet larë, përveç nëse i ka mbetur 

ndonjë pjesë nga gjymtyrët e abdesit, atëherë e lanë pjesën e mbetur, në 

qoftë se ekziston mundësia. Atij nuk i lejohet ta lërë abdesin dhe të marrë 

tejemum për të gjitha gjymtyrët e abdesit.  

Këmba e prodhuar në fabrikë nuk duhet larë e as nuk duhet dhënë 

mes‟h, përveç nëse i ka mbetur ndonjë pjesë nga gjymtyrët e abdesit, atëherë 

e lanë pjesën e mbetur, në qoftë se ekziston mundësia. Atij nuk i lejohet ta 

lërë abdesin dhe të marrë tejemum për të gjitha gjymtyrët e abdesit.  

 

- Ai që nuk mund të bjerë në ruku, porse mund të falet në këmbë, e ka 

për detyrë të falet në këmbë dhe, kur dëshiron të bjerë në ruku, të përkulet 

aq sa ka mundësi. Ndërkaq, nuk ka të drejtë të falet ulur, meqë ka mundësi 

të falet në këmbë. 

 

Shembuj të pjesës së dytë të rregullit, pjesës “Nuk ka ndalesë në rast 

domosdoshmërie”: 

  

Ky rregull rezulton nga pjesa e ajetit kur‟anor: 

“Dhe kush është i detyruar pa dëshirën e tij dhe nuk tejkalon, nuk 

ka mëkat për të.”  

Për këtë arsye dijetarët kanë thënë: Absurde është të obligohet njeriu 

të bëjë të pamundurën.  

 

Nëse njeriu ka uri vdekjeje dhe gjen dy dele:  

- njëra është e prerë dhe  

- tjetra e ngordhur,  

në atë rast ai i jep përparësi njërës prej tyre edhe pse njëra dele është e 

lejuar, ndërsa tjetra është e ndaluar sepse të larguarit nga e ndaluara 

(harami) ka përparësi nga të afruarit e së lejuarës (hallallit). 

 

 



 

40 

 

 

 

- Nëse njeriu nuk mundet të rreshtohet në safin e fundit dhe nuk ka kush 

i bashkëngjitet dhe mbetet i vetëm në saf dhe nuk mund të hynë në rreshtin e 

fundit dhe falet i vetëm duke krijuar rresht të fundit si i vetëm, namazi i tij 

është i plotë dhe i rregullt dhe pranohet. 

 

 

  



 

41 

 

EL iDTIRAR LAA JUTHBITUL- HAKKUL GAJRI 
 

5. Vështirësia nuk lejon të drejtën e tjetrit. 

Nëse një person gjendet në vështirësi jetike dhe domosdoshmërisht 

shkakton dëm në pasurinë e tjetrit, atëherë ai person dënohet me po atë dëm, 

në vlerë ose në rregullimin e dëmit. 

Patjetërsueshmëria është dy llojesh: 

1. Patjetërsueshmëria e brendshme; 

2. Patjetërsueshmëria e jashtme. 

 

1. Patjetërsueshmëria e brendshme shkaktohet nga faktorët e brendshëm 

si f.v.: uria, sëmundja, e të ngjashme. 

 

2. Patjetërsueshmëria e jashtme shkaktohet nga faktorët e jashtëm. 

Patjetërsueshmëria e jashtme është dy llojesh: 

a. Detyrimi absolut; 

b. Detyrimi relativ. 

 

a. Te detyrimi absolut, dënohet detyruesi. 

b. Te detyrimi relativ, dënohet i detyruari. 

Përfundim nga ky rregull:  

I detyruari edhe pse e ka të lejuar të veproj të ndaluarat, nëse e dëmton 

pronën e tjetrit dënohet në masën apo vlerën të cilën e ka dëmtuar. 

 

Shembull: 

- Nëse një person është i uritur me uri kritike, dhe hasë në ushqimin e 

tjetrit dhe ushqehet me atë ushqim, duhet t‟ia kompensoj personit të 

ushqimit në të njëjtën vlerë të ushqimit. 

 

- Nëse një person është në rrezik dhe për të kaluar rrezikun duhet ta 

dëmtoj pronën e tjetrit pa lejen e tij, ai person duhet të dënohet në masën e 

dëmit të cilën e ka shkaktuar. 

 

  



 

42 

 

 

 

 

JETEHAMMEL DARARUL HAAS LI DEF’ID - DARARUL AAMË 
 

6. Dëmi individual duhet të përballohet për t’u 
mënjanuar dëmi i përgjithshëm. 

 

Shembuj të këtij rregulli: 

- Nëse muri i një personi privat gjendet afër rrugës dhe është në rrëzim e 

sipër, duhet të prishet për të mënjanuar dëmin kolektiv. 

- Lejohet përcaktimi (teësiri) i çmimeve nga qeveria në mënyrë që të 

mos lejohet që me anë të çmimeve të dëmtohet qytetari. 

- Lejohet që të bëhet pengimi i ushtrimit të profesionit të mjekut për ata 

që nuk janë kompetentë. 

- Nëse në pronë publike gjendet një pengesë, ajo pengesë hiqet edhe 

nëse ka qëndruar për një kohë të gjatë ashtu. 

- Nëse një mur gjendet në mes të rrugës, prishet, kjo bëhet për të 

mënjanuar rrezikun shoqëror. 

- Lejohet vrasja e kusarëve (piratëve), plaçkitësve të rrugës, nëse 

dëmtojnë shoqërinë. 

- Lejohet të vritet çdo vrasës i cili nuk mund të eliminohet ndryshe pos 

me vrasjen e tij. 

- Lejohet burgosja e mjekut të padijshëm (sharlatan). 

- Lejohet përdorimi i pronave private për të rregulluar shtratin e ndonjë 

lumi i cili mund të vërshojë, pasi që vërshimi e dëmton shoqërinë. 

 

 

 

 

 

 

 



 

43 

 

 

 

ED DARARU JUDFEA BI KADER iMKAAN 
 

7. Dëmi eliminohet në bazë të mundësive 

Shpjegimi i rregullit 

 

Nëse ekziston mundësia dëmi eliminohet në tërësi, por nëse nuk mundet 

të eliminohet në tërësi, atëherë largohet në bazë të mundësisë, pra në pjesësi. 

Nëse mund të kompensohet në kundërvlerë, atëherë kompensohet me 

kundërvlerë. 

 

Shembull: 

 

Familja e të vrarit. 

Nëse familja e të vrarit ia falin vrasësit, ndërsa njëri nuk ia falë, atëherë 

pjesa e këtij i cili nuk dëshiron të ia falë shndërrohet në kompensim me 

shumë materiale, me fjalë tjera, pjesë e DIJE-s. 

 

Shembull tjetër: 

 

- Uzurpatori i cili e uzurpon një pronë. Nëse ka mbet inventarë, kthehet 

inventari te i uzurpuari. Nëse një pjesë është dëmtuar, pason dëmshpërblimi. 

 

- Nëse delen e ka prerë dhe e ka konsumuar, atëherë uzurpatori e 

kompenson me mjete materiale në vlerën e deles. 

 

- Nëse ndonjë Çështje e ka dëmtuar me dëmtim të madh. Atëherë, i 

dëmtuari zgjedh për të kompensuar ose për të mbajtur atë inventar. 

- Nëse ndonjë Çështje e ka dëmtuar me dëmtim të vogël. Atëherë i 

dëmtuari nuk ka të drejt zgjedhjeje, por vetëm i kompensohet ajo pjesë e 

dëmit të asaj Çështjeje. 

  



 

44 

 

 

 

KAPITULLI I KATËRT 
 

 

Ligjet e sheriatit janë në përputhshmëri me interesin e 

shoqërisë dhe çështjet e reja të cilat paraqiten duhet të jenë në 

përputhëshmëri me ligjet e sheriatit. 

 

Në këtë kapitull janë paraparë pesë rregulla fikhore e ato janë: 

 

1. Zakoni është ligj.  

2. E përdorura në traditë është sikurse e kushtëzuara me 

kusht.  

3. Ajo që është e njohur në mesin e tregtarëve është si të ishte 

kusht në mesin e tyre.  

4. Ajo që është caktuar në bazë të zakonit është sikur të ishte e 

caktuar me tekst.  

5. Nuk mohohet ndryshimi i dispozitave në bazë të ndryshimit 

të kohëve.  

 

 

 

 

                            

  



 

45 

 

 

Përkufizimi i Traditës dhe Zakonit 
 

Tradita dhe Zakoni është Çështje e cila përkujdeset për sigurimin e 

interesit shoqëror, interes i cili ndryshon me ndryshimin e kohës, vendit dhe 

rrethanave. 

Ekzistojnë Çështje për të cilat dijetarët për të dhënë mendimin e tyre 

duhet t‟i dinë traditat dhe zakonet e tyre, mendimet dhe veprimet e tyre.  

Mendimet dhe veprimet e njerëzve bazohen në atë çka besojnë dhe e 

njohin njerëzit. Dhe nëse vendoset një ligj i cili nuk është në harmoni me atë 

çka e njohin njerëzit, atëherë ata vendosin në atë çka e njohin. 

Ligjet e sheriatit të cilat burojnë nga Kur‟ani dhe suneti janë ligje të cilat 

janë të përshtatshëm dhe të cilat nuk janë në kundërshtim me interesat e 

vazhdueshme të shoqërisë. 

 

E drejta e traditës ndahet në dy lloje: 

 

1. Traditat që janë të mira, të cilat nuk janë në kundërshtim me burimet e 

të drejtës së Sheriatit. 

2. Traditat që janë në kundërshtim me të drejtën e Sheriatit. 

 

E drejta e traditës për të qenë e ligjshme ndahet në katër lloje: 

 

1. Tradita e cila është e përhapur tek muslimanët dhe nuk e refuzon 

askush, p.sh. traditë është të shpenzohet në ditët e festave. 

 

2. Tradita e cila është e përhapur në ndonjë qytet apo në ndonjë fis, p.sh. 

traditat në mes qytetit të Gjilanit dhe Prishtinës me rastin e vdekjeve. 

 

3. Tradita që ka të bëjë me përdorimin e shprehjeve, siç ndodhë rasti në 

viset e Kosovës. 

 

4. Tradita e cila fillon të përhapet në një popull e që nuk ka ekzistuar më  

herët, por dalëngadalë bëhet e zakonshme. 

 



 

46 

 

 

 

Kushtet e traditës  

 

Kushtet e traditës janë pesë: 

 

1. Tradita e cila është e njohur në një bashkësi ose vend, dhe të mos jetë 

në kundërshtim me ndonjë normë të Sheriatit, me fjalë tjera Zakoni të jetë 

në përputhje të plotë me Sheriatin. 

 

2. Tradita të jetë e njohur (pranuar) nga e gjithë bashkësia ose vendi, dhe 

të jetë asi ku të gjithë veprojnë sipas saj, ngase nëse nuk është e njohur si e 

tillë, atëherë sheriati nuk e konsideron të ligjshme. 

 

3. Tradita të jetë ende duke u përdorur nga masa sepse poqëse një traditë 

është përdorur më herët e tash jo, kjo traditë nuk konsiderohet e ligjshme. 

 

4. Tradita të mos kundërshtohet nga populli. 

 

5. Tradita të jetë e njohur nga komuniteti muslimanë dhe të pranohet nga 

konsensusi i komunitetit muslimanë. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

47 

 

 

 

EL ADETEU MUHAKEMETUN 
 

1. Zakoni është ligj. 

Në etimologji fjala aadeh (“adet” a “zakon”) rrjedh nga fjala aud që do 

të thotë përsëritje.  

Në terminologji fjala adet nënkupton një çështje që përsëritet te 

shumica e njerëzve ose te disa prej tyre, saqë bëhet e pranuar tek ata. Pra, 

për ta nuk është diçka e panjohur a e çuditshme.  

Fjala „urf gjuhësisht domethënë vazhdimësi, shfaqje dhe qetësim. 

Në terminologji fjala „urf nënkupton çdo fjalë, veprim ose lënie të 

diçkaje që është bërë shprehi e shumicës së njerëzve ose e një pjese të tyre. 

 Shumica e fukahave, kur përdorin ndonjërën nga fjalët „urf dhe „adeh, 

në të shumtën e rasteve nuk bëjnë dallim mes tyre.  

Fjala muhakkemeh rrjedh nga fjala hukm që do të thotë gjykim, vendim. 

 

 Kuptimi i rregullës 

 

Kjo rregull domethënë që zakoni është ligj tek i cili duhet të kthehemi në 

disa çështje që nuk janë të përcaktuara nga ana e Sheriatit.  

Ligjvënësi i Urtë e ka paraparë zakonin që mbi të të bazohen dispozitat, 

pa marrë parasysh a janë dispozita të përgjithshme apo të veçanta, dhe e ka 

paraparë të jetë argument për të dispozituar atëherë kur nuk ka tekst dhe 

bazë në të cilën bazohen njerëzit në shpërndarjen e të drejtave dhe detyrave 

të tyre ndërmjet tyre kur ndërveprojnë në mes vete. 

 Pjesa e rregullit “fuqiplotë” e ka paraparë që ligji të jetë bazë ligjore dhe 

e ka bërë zakonin që të jetë mbështetje ligjore.  

Ky rregull sqaron vendin (rolin) e zakonit dhe të marrurit si bazë ligjore 

në sheriatin islam. 

Në këtë rregull, zakoni ngërthen në vete zakonin me llojet e tij siç janë: 

Zakoni shprehimor dhe zakoni veprues. 

 

 

 



 

48 

 

 

Shembuj: 

- Zakoni është kriter për të vlerësuar një gjë si diçka e shpeshtë dhe e 

shumtë si f.v., namazi prishet nëse në të bëhen lëvizje të njëpasnjëshme, të 

cilat konsiderohen lëvizje të shpeshta ose të shumta sipas zakonit.  

 

 

Dallimi më i njohur që është përmendur në përdorimin e këtyre 

fjalëve: 

 

Një pjesë tjetër e dijetarëve anojnë kah ajo se këto fjalë dallojnë nga 

njëra-tjetra. Dallimi më i njohur që është përmendur në përdorimin e këtyre 

fjalëve është:  

Fjala „adeh përdoret shpesh për gjërat që përsëriten tek individët, siç 

thuhet për të përmuajshmet “adetu el-mer‟eti” (përsëritja e menstruacionit 

në mënyrë të vazhdueshme pas çdo muaji). 

 Fjala „urf përdoret për gjërat që janë të përsëritshme dhe që janë bërë të 

njohura në mesin e shoqërive.  

Çdo traditë është zakon dhe çdo zakon nuk është traditë. 

 

Sido që të jetë, kjo është çështje e thjeshtë, posaçërisht kur dihet kuptimi 

i një termi të caktuar, ngaqë nuk bëhet diskutim i ashpër në çështjet që kanë 

të bëjnë me termat.  

 

Shembuj: 

 

- Në qoftë se dy persona lidhin kontratë shitblerjeje duke mos e 

përcaktuar llojin e monedhës, e më pas bien në kundërshtim përkitazi me 

këtë, duhet shikuar lloji i monedhës që përdoret zakonisht në vendin ku 

është bërë kontrata. 

 

- Në qoftë se dy persona lidhin kontratë shitblerjeje duke mos e 

përcaktuar llojin e valutës, e më pas bien në kundërshtim përkitazi me këtë, 

duhet shikuar lloji i valutës që përdoret zakonisht në vendin ku është bërë  

kontrata. 

 



 

49 

 

 

Argument 

 

Thënia e Allahut: “Gratë kanë aq të drejta sa kanë edhe detyra, sipas 

arsyes së shëndoshë (sipas zakonit të shëndoshë).” (El-Bekare: 228) 

  

Argument  

 

 Hadithi që e përcjell Aishja, Allahu qoftë i kënaqur me të, e cila thotë se 

Hindi, e bija e Utbes i kishte thënë të Dërguarit të Allahut, paqja dhe 

lavdërimi i Allahut qofshin mbi të: “Ebu Sufjani është njeri koprrac, nuk më 

jep pasuri të mjaftueshme as për mua as për fëmijën tim, kështu që unë i 

marr pasuri pa qenë ai në dijeni. I Dërguari i Allahut, paqja dhe lavdërimi i 

Allahut qofshin mbi të, i tha: “Merr (nga pasuria e tij) aq sa të mjafton ty 

dhe fëmijës tënd zakonisht.” 

 

 

Fushat në të cilat gjykohet sipas zakonit  

 

Fushat në të cilat gjykohet sipas zakonit janë të shumta. Ndër to janë:  

 

Fusha e parë:  

Kur përmendet një term i përgjithshëm, i papërcaktuar në argumentet e 

Sheriatit. Pra, fetarisht nuk është i përcaktuar, siç është namazi, e as 

gjuhësisht, siç është vjedhja. Termat e tillë përcaktohen në bazë të zakonit të 

shëndoshë, fjala vjen, masa e shpenzimit për gruan dhe gjërat që llogariten 

bamirësi ndaj prindërve.  

 

Fusha e dytë:  

Shpjegimi i termave që i përdorin njerëzit në marrëveshjet (kontratat) 

dhe betimet e tyre, siç është,  

- kush betohet se nuk do të hajë mish, nuk detyrohet të shpaguajë në 

qoftë se ha mish peshku. Tek arabët nuk është zakon që mishi i peshkut të 

quhet “mish”.  

 

 



 

50 

 

 

 

EL MEARUF URFEN KEL MESHRUTU SHARTEN 
 

2. E përdorura në traditë është sikurse e kushtëzuara 
me kusht.  

 

Kuptimi i këtij rregulli 

 

Ajo çka vendoset nëpërmjet rrugës së traditës është sikurse e 

kushtëzuara me ndonjë kusht dhe përfshinë gjithë njerëzimin. Ai i cili ka 

mosmarrëveshje me kontraktuesin tjetër për mënyrën e shfrytëzimit të 

sendeve me qira apo të huazuara, zgjidhja në mes tyre bëhet në bazë si e 

parasheh qëllimin e shfrytëzimit tradita praktike. 

 

Shembuj: 

 

- Në qoftë se dikush e huazon veturën nga shoku i vet, nuk ka të drejtë të 

udhëtojë jashtë vendit me atë veturë, sepse kjo vetëkuptohet nga zakoni, 

prandaj është sikur të ishte kusht, përveç nëse shoku i tij pohon se ia lejon 

një gjë të tillë. 

 

 - Nëse ndokush e autorizon ndonjë person për t‟i blerë veturë ose orendi 

shtëpiake, këtij të fundit nuk i lejohet t‟ia blejë ato me të meta, sepse të 

qenët pa të meta është sikur të ishte kusht, ngaqë vetë autorizimi e kërkon 

një gjë të tillë. 

 

- Në qoftë se dy persona lidhin kontratë shitblerjeje duke mos e 

përcaktuar llojin e monedhës, e më pas bien në kundërshtim përkitazi me 

këtë, duhet shikuar lloji i monedhës që përdoret zakonisht në vendin ku 

është bërë kontrata. 

 

 

 

 



 

51 

 

 

 

 

 

 

 

EL MEARUUF BEJNEL TUXHAAR KEL MESHRUUT BEJNEHUM 
 

 3. Ajo që është e njohur në mesin e tregtarëve është 
si të ishte kusht në mesin e tyre. 

 

Shembuj:  

 

- Në qoftë se në mesin e tregtarëve që merren me prona dhe pasuri të 

patundshme në një vend të caktuar bëhet e njohur se shërbimet e zyrës së 

patundshmërive duhet t‟i paguajë blerësi ose qiramarrësi, atëherë kjo gjë 

bëhet e detyrueshme për të, përveç nëse merren vesh ndryshe. 

 

 - Nëse në mesin e tregtarëve bëhet e njohur se transportimi i gjësendeve 

të blera deri në veturën ose në shtëpinë e klientit hyn në kontratë, atëherë 

shitësi detyrohet të bëjë një gjë të tillë pa pagesë, përveç nëse merren vesh 

ndryshe.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

52 

 

 

 

 

 

 

ETTEAJIIN BIL URFI KET TEAJIIN BIN NASI 
 

4. Ajo që është caktuar në bazë të zakonit është sikur 
të ishte e caktuar me tekst. 

 

 

Shembuj: 

 

- Në qoftë se dikush merr me qira një shtëpi në një lagje banimi, atë 

duhet ta shfrytëzojë vetëm për banim, e nuk i lejohet ta përdorë si magazinë 

për ruajtjen e mallit pa lejen e pronarit të shtëpisë. 

 

- Në qoftë se dikush merr me qira një shtëpi në një lagje banimi, atë 

duhet ta shfrytëzojë vetëm për banim, e nuk i lejohet ta shndërrojë në dyqan 

pa lejen e pronarit të shtëpisë. 

 

 - Nëse dikush merr një veturë me qira për ta shfrytëzuar në mënyrë të 

zakonshme, atij nuk i lejohet të bartë me të gjëra që nuk është e zakonshme 

të barten me të, fjala vjen, të bartë me të shtazë. 

 

- Nëse dikush merr një veturë me qira për ta shfrytëzuar në mënyrë të 

zakonshme, atij nuk i lejohet të bartë me të gjëra që nuk është e zakonshme 

të barten me të, fjala vjen, të bartë me të drunj, e të ngjashme. 

 

 

 

 

 

 



 

53 

 

 

 

 

LAA JUNKER TEG’JIIRIL AHKAAM BI TEG’JIIRIL EZMAAN 
 

5. Nuk mohohet ndryshimi i dispozitave në bazë të 
ndryshimit të kohëve.  

Kuptimi i rregullit 

 

Dispozitat e ndërtuara nga tradita ndryshojnë me ndryshimin e traditës 

mbi të cilën është ndërtuar sepse dispozita sillet me arsyen, kur mungon 

arsyeja mungon dispozita dhe anasjelltas, kur ekziston arsyeja ekziston edhe 

dispozita.  

Në Kur‟an dhe sunet kemi tekste të papërcaktuara e që njeriu duhet t‟i 

përcaktojë. E njeriu i përcakton varësisht prej traditës dhe zakonit. Kjo është 

mëshirë dhe tolerancë për veprimtarinë në mes njerëzve, për të mirën e tyre, 

ashtu që ligjet e sheriatit të jenë të përshtatshme për çdo vend dhe për çdo 

kohë. 

 

Tradita është dy llojesh: 

- Tradita e pandryshueshme, 

- tradita e ndryshueshme. 

 

Tradita e pandryshueshme 

Tradita e pandryshuar e cila nuk ndryshon prej një vendi në vend tjetër, 

është traditë e cila buron nga ndryshueshmëria e njeriut të cilën e kërkon 

ndjenja njerëzore, si f.v., tradita për ushqim, fjetje, etj. 

 

Tradita e ndryshueshme 

- Tradita e ndryshueshme është tradita e cila ndryshon me ndryshimin e 

kohëve dhe vendeve. 

 

 

 



 

54 

 

 

 

 

Për këtë arsye në kohën e imam Ebu Hanifes ngjyra e zezë është 

llogaritur se është “Turp” nga shkaku se uzurpatori identifikohej me këtë 

ngjyrë, sepse uzurpatori e ngjyroste rrobën me ngjyrë të zezë dhe e njolloste 

të bardhën, pas kësaj, kur ka ndryshuar tradita e njerëzve dhe ngjyra e zezë 

nuk e identifikonte uzurpatorin (kriminelin) dhe nuk ishte ngjyra e tij si 

ngjyrë identifikimi apo si ngjyrë bazike, por ishte vetëm si ngjyrë e cila nuk 

identifikonte asgjë por ishte si ngjyrë shtesë, dhe jo ngjyrë bazike 

(identifikuese), atëherë edhe dy studentët e tij e kanë llogaritur ngjyrë shtesë 

dhe jo ngjyrë bazike, jo ngjyrë identifikuese e uzurpatorit (kriminelit). 

 

Nëse bëhet traditë që të paguhet mehri para kontaktit dhe pastaj 

ndryshon tradita e cila lejon që një pjesë e mehrit të jetë i menjëhershëm dhe 

një pjesë tjetër pas një afatizimi, atëherë veprohet me traditën e re dhe 

anashkalohet tradita e menjëhershme. 

  



 

55 

 

 

 

 

KAPITULLI I PESTË 

 
 

Në këtë kapitull i kemi paraparë katër rregulla e ato janë: 

 

1. Pastërtia është gjysma e besimit. 

2. Uji është i pastër përderisa nuk e humb ngjyrën, shijen apo 

erën. 

3. Kur të prezanton uji, prishet Tejemumi. 

4. Besimtari mbetet i pastër. 

  



 

56 

 

 

ET- TAHURU NISFUL iIMAAN 
 

1. Pastërtia është gjysma e besimit. 

 

Shpjegimi i termave 

 

Në etimologji fjala Et-Tahare do të thotë: pastrim, mënjanim nga 

ndyrësirat lëndore materiale që shihen me anë të syrit. 

Po ashtu në etimologji fjala Et-Tahare e ka kuptimin edhe pastrim 

shpirtëror, siç është pastrimi nga mëkatet. 

Në terminologji fjala Et- Tahare do të thotë: Veprim (pastrim) me të 

cilin lejohet falja e namazit, duke filluar nga abdesi, pastërtia e trupit e deri 

te tejemumi, që synon largimin e papastërtisë materiale dhe asaj ligjore. 

Zoti i Lartmadhëruar thotë: “Aty ka burra që dëshirojnë të pastrohen 

mirë, e Allahu i do të pastrit.” (Teuvbe : 108) 

 

Fjala Imanë do të thotë të besuarit çdo gjë që i ka zbritur pejgamberit 

s.a.v.s. nga Zoti. 

Besimi duhet të jetë:  

- Me zemër,  

- me gjuhë,  

- me të vepruarit në atë çka ka urdhëruar Zoti për të vepruar, dhe  

- me të larguarit nga ajo çka e ka ndaluar Zoti për të vepruar. 

Rregulli fikhor: “Pastërtia është gjysma e besimit (imanit)” është rregull 

e përgjithshme dhe në kuptim gjithëpërfshirës përfshinë: 

- pastërtinë konkrete dhe 

- pastërtinë abstrakte. 

Kjo, pasi që besimi nënkupton bindje dhe veprim. 

 

 

 

 

 



 

57 

 

 

Çka përfshinë kjo rregull? 

 

Është rregull e përgjithshme dhe përfshinë: 

 

- Çështjet e besimit; 

- Çështjet e adhurimit; 

- Çështjet e raporteve ndërnjerëzore. 

 

Duhet ditur se: 

 

- Pastërtia është kusht për vlefshmërinë e namazit. 

- Pastërtia është kusht për vlefshmërinë e tavafit. 

- Pastërtia është kusht për leximin e Kur‟anit. 

- Pastërtia është kusht për agjërim, kjo sa i përket femrës që është në 

kohën e menstruacionit dhe të lehonisë. 

- Pastërtia është kusht për faljen e namazit, kjo sa i përket femrës që 

është në kohën e menstruacionit dhe të lehonisë. 

 

Në shumë veprime ndërnjerëzore pastërtia është kusht si p.sh.: 

 

- Nuk lejohet shitblerja e sendeve të papastra. 

- Nuk lejohet dhurimi i sendeve të papastra. 

- Nuk lejohet lëmosha e sendeve të papastra. 

- Nuk lejohet shfrytëzimi i sendeve të papastra. 

 

Urtësia e pastërtisë 

Urtësia e pastërtisë dhe dobitë e saj janë të shumta dhe të natyrave të 

ndryshme. 

Njeriu tenton dhe ka për obligim islam dhe moral që të ruajë pastërtinë e 

tij shpirtërore. 

Kur njeriu dëshiron të kryejë obligime islame siç është namazi, ai 

dëshiron që para Zotit të tij të dalë jo vetëm me zemër dhe me shpirt të  

pastër, por edhe me trup dhe me rroba të pastra. 

 



 

58 

 

 

Pastrimi i shpirtit 
 

Të gjitha adhurimet kanë një qëllim, që është pastrimi i shpirtit. Allahu i 

Lartësuar thotë:  

“Vërtet, kushdo që e pastron shpirtin, do të shpëtojë.” 

“Merr nga pasuria e tyre lëmoshë, me të cilën t‟i pastrosh ata dhe 

t‟ua rrisësh veprat e mira”. 

Muhamedi a.s. ka thënë: 

“Me të vërtetë, Allahu nuk shikon fizionominë tuaj, por shikon 

brenda zemrave tuaja.” 

Prandaj, pastërtia e shpirtit konsiderohet sa gjysma e besimit. 

- Sa i përket Besimit, vendi i besimit është zemra, andaj zemra duhet të 

pastrohet prej: 

- urrejtjes; 

- kryelartësisë; 

- mashtrimit; 

- lakmisë; 

- proklamimit; 

 

- Kemi pastërti të zemrës e cila paraqet nivelin më të lartë të besimit, 

dhe 

- kemi pastërti fizike e cila paraqet veprimin e veprave të larta dhe 

fisnike. 

Që të dy llojet bëjnë pjesë në pastërti abstrakte. 

 

Përveç pastërtisë abstrakte e kemi edhe pastërtinë konkrete, e këtu hyjnë 

pastërtia nga ndyrësirat dha pjesëve neveritëse siç janë: 

- Shkurtimi i thonjve; 

- shkurtimi i qimeve nënsqetulla; 

- shkurtimi i qimeve nga organet e turpshme. 

 

Pastërtia është term gjithëpërfshirës në të gjitha elementet, përndryshe  

nuk do të ishte llogaritur si “gjysma e besimit”. 

 



 

59 

 

 

 

 

 

 

EL MAU TAHURUN iL- LA MA GALEBE TAMUHUU EV RIJHUHUU 

EVLEVNUHU 
 

2. Uji është i pastër përderisa nuk e humb ngjyrën, 
shijen apo erën. 

 

Kjo është një shprehje e njohur në mesin e Fukahave. 

Dijetarët gjykojnë se uji është i papastër nëse uji e ndryshon një cilësi 

prej tri cilësive, për shkak të përzierjes me ndonjë element të prishur: 

- Nëse uji ndryshon shijen, uji është i papastër. 

- Nëse uji ndryshon erën, uji është i papastër. 

- Nëse uji ndryshon ngjyrën, uji është i papastër. 

 

Ka dallim në mes të ujit të pastër dhe ujit pastrues: 

- Uji i pastër është uji i cili është i pastër në vetvete, por nuk e pastron 

tjetrin. 

- Uji i pastër pastrues është uji i cili është i pastër në vetvete dhe e 

pastron tjetrin. 

 

Kjo do të thotë se çdo ujë pastrues është i pastër, por çdo ujë i pastër nuk 

është pastrues. 

- Për këtë kriter janë të pajtuar të gjithë dijetarët. 

 

 

 

 

 

 



 

60 

 

IDHAA HADEREL MAAU BETALE TEJEMMUM 
 

3. Kur të prezanton uji, prishet Tejemumi. 

 

Shpjegimi i rregullës 

 

Kush merr Tejemum për të zëvendësuar abdesin për shkak të mungesës 

së ujit, pastaj ai gjen ujë (ose furnizohet me ujë) nuk falet me atë Tejemum, 

por e ka obligim që të merr abdes, e pastaj e falë namazin. 

Kush merr Tejemum për të zëvendësuar gusulin për shkak të mungesës 

së ujit, pastaj ai gjen ujë (ose furnizohet me ujë), në këtë moment i 

zhvlerësohet Tejemumi dhe e ka obligim që të merr gusul, e pastaj e falë 

namazin dhe vazhdon me kryerjen e detyrave si i pastër. 

Për zhvleftësimin e Tejemumit kur të bëhet furnizimi me ujë i kemi tri 

raste: 

 

Rasti i parë: 

- Nëse një person merr Tejemum për shkak se nuk ka ujë, pastaj gjen 

ujë, apo furnizohet me ujë, ai nuk ka të drejtë të falet me atë tejemum por 

duhet që të merr abdes. 

 

Rasti i dytë: 

- Nëse një person merr Tejemum dhe është në namaz dhe brenda 

namazit e kupton se ka ujë në prezencën e tij, ai nuk e ndërprenë për shkak 

të rëndësisë dhe vlerës së namazit, por e përfundon dhe e përsëritë namazin.  

 

Rasti i tretë: 

- Nëse një person merr Tejemum, e falë namazin, e përfundon namazin 

duke dhënë selam dhe pastaj gjen ujë, ai nuk e përsëritë namazin, por nëse e 

përsëritë është për t‟u lavdëruar, por nuk është i obliguar. 

 

Ky kriter është i njohur në thëniet e fukahave, deri sa është bërë  

shembull dhe është përdorur vazhdimisht si rregull. 

 



 

61 

 

 

 

 

EL MUËMINU LA JUNGJES 
 

4. Besimtari mbetet i pastër. 

 

 

Bazë e këtij rregulli është hadithi i Muhamedit a.s.: 

Transmeton Ebu Hurejre r.a. se ai e kishte takuar pejgamberin 

s.a.v.s. në njërën rrugë prej rrugëve të Medinës përderisa ai ishte 

xhunub (i papastër), andaj largohet nga pejgamberi s.a.v.s. dhe shkon e 

pastrohet (merr gusul) dhe kthehet prapë te pejgamberi s.a.v.s. 

Pejgamberi s.a.v.s. e pyet: - Ku shkove o Ebu Hurejre? 

- Isha i papastër (xhunub) dhe nuk dëshiroja të qëndroja me ty i 

papastër - i thotë Ebu Hurejre. 

Atëherë pejgamberi i thotë: - Besimtari është i pastër dhe nuk mund 

të jetë i papastër. 

 

Thënia: “Besimtari nuk është i papastër.” ka kuptimin se besimtari në 

esencë është i pastër, por kjo nuk do të thotë se besimtarin nuk mund ta 

përfshijë papastërtia fizike. 

Këtu kemi të bëjmë me pastërtinë juridike e cila vlen për jetën e 

rëndomtë, për të ushqyerit, veshmbathjen, të ecurit, etj. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

62 

 

 

KAPITULLI I GJASHTË 
 

Në këtë kapitull i kemi paraparë katërmbëdhjetë rregulla e ato 

janë: 

 

1. Çdo risi është bid’at.  

2. Argumentimi për akuzuesin (pretenduesin), përbetimi për të 

akuzuarin (mohuesin).  

3. Padituria, harresa dhe pavetëdija edhe pse nuk 

konsiderohen mëkat, gjykim merret për ta.  

4. Pajtimi është i lejuar, pos pajtimit i cili e lejon ndaluarën apo 

e ndalon të lejuarën.  

5. Përfitimi shkon proporcionalisht me dëmtimin.  

6. Kush përshpejton një të drejtë ligjore (me pa të drejtë) 

dënohet me ndalim të asaj të drejte.  

7. Çdo kusht i cili nuk është në librin e Allahut është i 

pavlefshëm.  

8. Trashëgimtari nuk ka të drejtë testamenti.  

9. Zekati nuk lejohet për lozën e poshtme dhe lozën e epërme.

  

10. Kush krediton, le të kreditojë me sasi të caktuar në masë të 

caktuar dhe në afat të caktuar. 

11. Mbështetësi në Çështje është edhe vetë çështja.  

12. Mashtruesi është ngrënës i kamatës. 

13. Angazhimi dhe veprimi i shumtë ka vlerë më të madhe.  

14. Shorti hidhet kur të drejtat janë të barabarta. 

 

  



 

63 

 

KUL-LU MUHDETHIN BIDATUN 
 

1. Çdo risi është bid’at. 

 

Edhe pse dijetarët kanë dhënë mendime të ndryshme rreth 

terminologjisë së bid‟atit, në përgjithësi bid‟ati determinohet si veprim i cili 

nuk është vepruar në kohën e pejgamberit s.a.v.s. Po ashtu, bid‟ati mund të 

formulohet edhe kështu: çdo veprim, ngjarje, ndodhi apo shprehi e cila nuk 

është në Kur’an, sunet dhe ixhmaë. 

Mendimet e dijetarëve rreth asaj se çka konsiderohet bid‟at sillen rreth 

këtyre çështjeve: 

- A konsiderohet bid‟at çdo ngjarje, ndodhi apo shprehi e cila nuk është 

në Kur‟an, sunet dhe ixhmaë, pa marrë parasysh a ka të bëjë edhe me 

adhurime dhe traditë? 

- A konsiderohet bid‟at çdo ngjarje, ndodhi apo shprehi e cila nuk është 

në Kur‟an, sunet dhe ixhmaë, vetëm në adhurime dhe jo në traditë? Me fjalë 

tjera, sipas kësaj, veprimi konsiderohet bid‟at vetëm kur është e natyrës së 

adhurimit (ibadat). 

- A konsiderohet bid‟at çdo ngjarje, ndodhi apo shprehi e cila nuk është 

në Kur‟an, sunet dhe ixhmaë, pa marrë parasysh a është veprim i lavdëruar 

apo i përbuzur? 

 

Bid’ati i përbuzur dhe bid’ati i lavdëruar 
 

A konsiderohet bid‟at çdo ngjarje, ndodhi apo shprehi e cila nuk është 

në Kur‟an, sunet dhe ixhmaë, pa marrë parasysh a është veprim i lavdëruar 

apo i përbuzur? 

Ata të cilët nuk e pranojnë bid‟atin (e lavdëruar) argumentohen me 

ajetin kur‟anor: 

“Sot e kam përsosur për ju fenë tuaj dhe në të i kam përmbledhë 

dhe plotësuar begatitë e mia dhe jam i kënaqur që ju tani fe e keni 

islamin.” (Suretul Maide : 3). 

Po ashtu thënien e Muhamedit a.s.: “… çdo shpikje është bid‟at, çdo  

bid‟at është devijim dhe çdo devijim shpie në zjarr.” 

 



 

64 

 

 

Mirëpo pjesa e hadithit: “Çdo shpikje është bid‟at”, ka për qëllim  

   çdo veprim dhe praktikë e cila është në kundërshtim me bazat e sheriatit 

dhe e cila nuk është në përputhshmëri me sunetin e Muhamedit a.s. 

 

Po ashtu janë argumentuar edhe me hadithin tjetër të Muhamedit a.s.: 

“Ai që shpik në këtë fe diçka që s‟është pjesë e saj, do të jenë të 

refuzuar.” 

E vërteta është se ky hadithë nuk tregon se çdo bidat është devijim në të 

gjitha veprimet dhe aktivitetet sepse bid‟ati ndonjëherë është i lavdëruar, e 

ndonjëherë është i përbuzur, kur dihet se në një hadithë Muhamedi a.s. ka 

thënë: 

“Kush vendos një praktikë të mirë, do të ketë shpërblim për të çdo 

herë që e vepron ndokush atë praktikë gjatë jetës së tij dhe pas vdekjes 

derisa të mos punohet ai veprim, dhe kush e vendos një praktikë të 

keqe do të bart mëkatin e saj, derisa të mos veprohet ai veprim.” 

Thënia e Muhamedit a.s. “një praktikë e mirë” d.m.th. një rrugë e 

pranuar të cilën e ndjekin njerëzit. 

Hadithi tregon se ka veprime, praktika dhe veprime të mira ashtu siç ka 

veprime dhe praktika të këqija. 

 

Dallimi në mes të veprës së mirë dhe të keqe varet prej asaj se ai veprim 

a përputhet apo nuk përputhet me bazat e sheriatit, pra kandari i vërtetë i 

përcaktimit të bidatit në të lavdëruar apo të përbuzur është sheriati. 

 

Bid‟at i mirë (i lavdëruar) – është ajo që është në harmoni me bazat e 

sheriatit, edhe nëse kjo është një çështje e re e cila është brenda rregullave të 

sheriatit dhe kuptimit të përgjithshëm të ajeteve dhe haditheve. Për këtë 

arsye, ajo vepër quhet e mirë dhe ka shpërblim dhe shpërblimi vazhdon edhe 

pas vdekjes. 

 

Bidat i keq (i përbuzur) – është ai veprim apo ajo praktikë e cila është 

në kundërshtim me rregullat e sheriatit, pra veprimet dhe praktikat e këtij 

lloji janë bid‟at i përbuzur dhe i devijuar. 

 

 

 



 

65 

 

 

 

Dallimi ndërmjet bid‟atit të mirë dhe bid‟atit të keq: 

 

- ajo që nuk është pjesë e fesë dhe që është në kundërshtim me rregullat 

e sheriatit, ai veprim dhe ajo praktikë konsiderohet e refuzuar dhe e 

devijuar; 

 

- ajo që është pjesë e fesë dhe ka mbështetje në parimet e fesë është e 

pranueshme dhe është një veprim dhe praktikë e mirë. 

 

- ajo që përputhet me Kur‟anin dhe me sunetin është e lavdëruar. 

 

- ajo çka është në kundërshtim me atë që ka urdhëruar Allahu dhe i 

dërguari i tij, ai veprim dhe ajo praktikë llogaritet bid‟at i përbuzur. 

 

- ajo çka është brenda kornizës të cilën Allahu e ka konsideruar të 

pëlqyer dhe ku Allahu dhe i dërguari i Tij kanë nxitur drejt saj, atëherë ai 

veprim apo ajo praktikë bën pjesë brenda kornizës së lavdërimit. 

 

- ajo çka është në kundërshtim me atë që ka urdhëruar Allahu dhe i 

dërguari i Tij. Ai veprim apo ajo praktikë llogaritet bid‟at i përbuzur. 

 

Bid‟ati ndahet në: 

 

- bid‟at vaxhib (obligativ); 

 

- bid‟at haram (të ndaluar); 

 

- bid‟at mendub (i pëlqyer); 

 

- bid‟at mekruh (i urryer); 

 

- bid‟at mubah (i lejuar). 

 



 

66 

 

 

 

 

Bidati vaxhib – mësimi, aktiviteti gramatikor i gjuhës arabe, pa të cilin 

aktivitet nuk mund të kuptohet fjala e Allahut dhe të dërguarit të tij. 

Pse është vaxhib (obligativ) bid‟ati i të mësuarit të gramatikës së 

gjuhës arabe? 

Përgjigjja: Për t‟u ruajtur dhe për t‟u siguruar sheriati, është i 

patjetërsueshëm mësimi i gjuhës arabe. Përveç kësaj, rregull e fikhut është: 

Veprimi me të cilin plotësohet obligimi është obligim.  

Umer ibn Hattabi r.a. ka thënë: “Mësojeni gjuhën arabe se mësimi i 

saj e zhvillon mendjen dhe moralin.” 

 

Bid‟ati haram – është haram të debatohet për çështjen e kaderit. Ky 

është debat i cili shkakton dhënie të mendimit pa njohuri sepse kaderi i Zotit 

është çështje e panjohur për njeriun. 

 

Bid‟ati mendub – prej bid‟atit të pëlqyer është themelimi i 

institucioneve arsimore në të gjitha nivelet arsimore. 

 

Bid‟at i pëlqyer – është edhe falja e namazit të teravive në xhami me 

imam (me xhemat). Kur Umeri r.a. i ka parë sehabet të bashkuar për namaz 

të teravive në ramazan në xhami pas një imami, ka thënë: “Sa i mirë është 

ky bid‟at!” 

 

Bid‟ati mekruh – zbukurimi i tepërt i xhamive. 

 

Bid‟ati i lejuar – është llojllojshmëria me ushqime, në veshmbathje, etj. 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

67 

 

 

 

EL BEJJINETU ALAA MENID-DEAA VEL JEMIINU 

ALAA MEN ENKERE 
 

2. Argumentimi për akuzuesin (pretenduesin), 
përbetimi për të akuzuarin (mohuesin). 

Ky rregull përbëhet prej dy çështjeve dhe dy palëve: 

 

Dy çështjet janë: 

1. Argumentimi dhe 

2. përbetimi. 

 

Dy palët janë: 

1. Akuzuesi dhe 

2. i akuzuari 

 

1. Argumentimi (El-Bejjinetu) 

 

Argumentimi në ligj është emër i cili sqaron të vërtetën. 

 

Argumentimi duhet të bëhet: 

- ndonjëherë me 4 dëshmitarë, si f.v. kur është në pyetje për 

prostitucion. 

- ndonjëherë me 2 dëshmitarë, si f.v.: në kurorëzime, shkurorëzime dhe 

në dënimet tjera strikte. 

- ndonjëherë me 1 dëshmitar, si f.v.: një mjek musliman. 

- ndonjëherë me 1 dëshmitare, si f.v.: gruaja në rastin e gjidhënies, e të 

ngjashme ku mund të jetë dëshmitare femra. 

 

 

 



 

68 

 

 

 

 

2. Përbetimi (El-Jemiinu) 

 

Përbetim quhet të betuarit vetëm në Allahun xh.sh. ose në cilësitë (emrat 

e bukur të Tij) e Tij, kur është në pyetje vërtetimi i një të drejte apo 

mospranimi i një padrejtësie. 

Përbetimi konsiderohet argument vetëm për të mos pranuar akuzën 

(fajin). 

Argumenti, pra është dëshmia dhe faktet të cilat sqarojnë të vërtetën dhe 

realitetin. Ndërsa përbetimi konsiderohet argument vetëm për të mos 

pranuar akuzën (fajin). 

Ligji nuk i konsideron të pavlefshme faktet, shenjat, gjurmët dhe 

rrethanat. 

 

Argumenti i kësaj rregulle 

 

Argument i kësaj rregulle është hadithi i Muhamedit a.s. ku thotë: 

“Argumentimi për akuzuesin, përbetimi për të akuzuarin.” 

Kjo rregull bazohet në rregullën bazë të saj “prezumimi i pafajësisë”, 

që do të thotë se i akuzuari llogaritet i pafajshëm përderisa akuzuesi nuk 

paraqet fakte dhe dëshmi. 

 

Urtësia e rregullit 

 

- Ana e akuzuesit është e dobët. 

- Ana e të akuzuarit është e fortë. 

Ana e akuzuesit është e dobët nga shkaku se ai pretendon të kundërtën e 

çështjes së dukshme dhe të prekshme. Fakti dhe dëshmia janë obligative për 

të forcuar anën e tij, ai anën e dobët e forcon me fakt, dëshmi dhe me 

argument. 

 

 

 

  



 

69 

 

EL XHEHLU VEN- NISJAN VEL HATAË JERFEUL 

iTHMU VE LAA JESKUTUL HUKMU 
 

3. Padituria, harresa dhe pavetëdija edhe pse nuk 
konsiderohen mëkat, gjykim merret për ta. 

Kjo rregull fikhore është e përgjithshme në të gjitha veprimet. 

 

Arsyetimet e të ngarkuarit janë tri llojesh: 

1. Padituria, harresa dhe pavetëdija, në mosveprimin e urdhëresave. 

2. Padituria, harresa dhe pavetëdija, në të vepruarit e ndalesave. 

3. Padituria, harresa dhe pavetëdija, në rastet kur vepron të ndaluarën, 

apo nuk e kryen obligimin i cili rezulton ndëshkimin. 

 

1. Padituria, harresa dhe pavetëdija, në mosveprimin e 
urdhëresave. 

 

Në këtë rast i falet gabimi, por ligji mbetet në fuqi, dhe: 

 i padituri e ka obligim që kur ta kuptojë, ta kryej obligimin; 

 harrestari e ka obligim që kur t‟i kujtohet ta kryej obligimin,  

 i pavetëdijshmi i cili ka bërë gabim e përmirëson kur të 

vetëdijesohet. 

 

Shembuj: 

 Kush harron agjërimin, e të ngjashme, ai e ka obligim ta bëj 

KADA (Kaza). 

 Kush harron namazin, e të ngjashme, ai e ka obligim ta bëj 

KADA (Kaza). 

 Kush harron zekatin, e të ngjashme, ai e ka obligim ta bëj KADA 

(Kaza). 

 Kush harron haxhin, e të ngjashme, ai e ka obligim ta bëj KADA 

(Kaza). 

 Kush shet një kg me dy kg (të të njëjtit artikull) të njëjtë nga 

mosdija dhe e kupton me vonesë se është kamatë, atëherë  

akti anulohet. 



 

70 

 

 

 

 

 

2. Padituria, harresa dhe pavetëdija në të vepruarit e ndalesave, 
të cilat ndalesa dëmtojnë tjetrin. 

 

Kush e vjedh një pjesë ushqimi dhe ia jep një personi dhe ai person e 

konsumon pa dijeni se është e vjedhur, e më vonë e kupton, dënohet 

konsumuesi. Ka mendime se dënohet vjedhësi. 

 

 

3. Padituria, harresa dhe pavetëdija, në rastet kur vepron të 
ndaluarën, apo nuk e kryen obligimin i cili rezulton ndëshkimin. 

 

- Kush pi alkool pa dijeni për ndëshkimin, nuk ndëshkohet. 

- Kush kontakton me bashkëshorten gjatë ditës duke qenë agjërueshëm, 

pa dijeni se është e ndaluar, ai e përsërit agjërimin, por nuk ka kompensim 

(Kefaret) të dënimit të tij për të. 

Bazë (argument) e kësaj rregulle është thënia e Zotit të Lartmadhëruar: 

“Nuk është ndonjë mëkat juaji ajo për çka keni gabuar (keni 

vepruar pavetëdije), por (është mëkat) ajo që zemrat tuaja e bëjnë 

qëllimisht, po All-llahu është që falë, është mëshirues.” (El-Ahzab : 5) 

Ajeti në fjalë është i përgjithshëm dhe përfshin në vete çdo gabim pa 

vetëdije. 

Bazë e harresës është edhe thënia e Zotit të Lartmadhëruar: 

“Dhe fale namazin, në përkujtim për Mua.” 

Kush e harron namazin dhe e falë kur t‟i kujtohet, për të nuk ka mëkat. 

Argument është hadithi i Muhamedit a.s.: 

“Vërtet Allahu e ka zhvleftësuar mëkatin për umetin tim kur ata 

harrojnë, gabojnë apo janë të kërcënuar (detyruar).” 

 

 

 

 



 

71 

 

 

 

 

ES-SULHU XHAAIZUN BEJNEL MUSLIMIINE iL- LAA SULHAN 

HARREME HALAALEN EV EHAL-LE HARAAMEN 
 

4. Pajtimi është i lejuar, pos pajtimit i cili e lejon 
ndaluarën apo e ndalon të lejuarën. 

 

Pajtimi është akt i cili me kushte ligjore eliminon armiqësinë në mes 

të armiqësuarve. 

 

Pajtimi është i ligjësuar: 

- me Kur‟an; 

- me sunet; 

- me ixhmaë. 

Edhe argumentet logjike janë argument për pajtimin. 

 

 

Argumentet nga Kur‟ani 

 

Zoti i Lartmadhëruar thotë:  

“Nëse ndonjë grua i frikësohet largimit për shkak të ftohjes së 

burrit të vet ndaj asaj, atëherë nuk gabojnë poqëse bëjnë mes vete 

mbarim (pajtim). PAJTIMI është më i dobishmi.” (En-Nisa : 128) 

 

Pastaj e kemi ajetin tjetër fisnik ku Zoti i Lartmadhëruar thotë: 

“Nuk ka kurrfarë dobie në shumë biseda të tyre të fshehta, pos: 

- kush këshillon për sadaka, 

- për ndonjë të mirë ose 

- PAJTIM mes njerëzve” (En-Nisa : 114) 

 

 



 

72 

 

 

 

Kemi edhe ajetin tjetër në Kur‟anin Fisnik: 

“Nëse dy grupe besimtarësh tentojnë të luftojnë ndërmjet vete, ju 

PAJTONI ata, e në qoftë se ndonjëri prej tyre e sulmon tjetrin, atëherë 

luftojeni atë grup që vërsulet me pa të drejtë, derisa t‟i bindet 

udhëzimit të All-llahut, e nëse ktheheni, atëherë me drejtësi bëni 

PAJTIMIN ndërmjet tyre, mbajeni drejtësinë, se vërtet All-llahu i do të 

drejtit.” (El-Huxherat : 9) 

 

Pastaj edhe ajetin tjetër: 

“S‟ka dyshim se besimtarët janë vëllezër, pra bëni PAJTIM 

ndërmjet vëllezërve tuaj dhe kijeni frikë All-llahun, që të jeni të 

mëshiruar.” (El-Huxherat : 10) 

 

Argument nga hadithi 

 

Buhariu në sahihun e tij transmeton se Keab bin Maliku është 

konfrontuar me ibn Ebi Hududin për një borxh të cilin ia kishte dhënë. 

Pejgamberi s.a.v.s i pajtoi ata në atë mënyrë që ibn Keabi të hiqte dorë nga 

një pjesë e borxhit ndërsa ibn Ebi Hududin e urdhëroi që pjesën tjetër t‟ia 

paguan. 

 

Argument nga ixhmai 

 

Janë pajtuar sehabet në lejimin e pajtimit në përgjithësi edhe pse për disa 

forma të pajtimit nuk janë pajtuar. 

 

Argumenti logjik 

 

Logjika e pranon lejimin e pajtimit në mes njerëzve sepse kjo e largon 

çrregullimin i cili veç ka ndodhur, ose e parandalon çrregullimin i cili mund 

të ndodhë sepse pajtimi ndalon acarimin e mëtutjeshëm, ndërsa acarimi 

është shkak i çrregullimit. 

 

 



 

73 

 

 

Pajtimi është shumëllojësh: 

1. Pajtimi i lejuar; 

2. Pajtimi i pëlqyer; 

3. Pajtimi obligativ; 

4. Pajtimi mekruh; 

5. Pajtimi haram; 

 

Pajtimi i lejuar është pajtimi i cili është në kënaqësinë e Allahut dhe në 

kënaqësinë e dy të ngatërruarve. Baza e këtij pajtimi është barazia dhe 

drejtësia. Zoti i Lartmadhërishëm thotë: “Dhe PAJTONI në mes tyre dhe 

bëjeni me drejtësi.” 

Baza e pajtimit është lejimi i pajtimit në mes njerëzve. 

Ka mendime se baza e pajtimit është mendub. 

 

Llojet e të drejtave dhe pajtimit 
 

Të drejtat për pajtim janë tri llojesh: 

1. Të drejtat e njeriut ndaj Krijuesit; 

2. Të drejtat e njeriut ndaj njeriut; 

3. Të drejtat që ndërlidhen në mes njerëzve dhe Krijuesit. 

 

1. Të drejtat e njeriut ndaj Krijuesit 

 

Nuk lejohet pajtimi në një të drejtë prej të drejtave të Allahut. 

Kjo është aprovuar nga ixhmai si f.v.: 

- Nuk lejohet pajtimi për dënimin e prostitucionit. 

- Nuk lejohet pajtimi për dënimin për vjedhje. 

- Nuk lejohet pajtimi për dënimin e pirjes se alkoolit. 

 

 

 

 

 

 



 

74 

 

 

Shembull: 

- Prostituti i cili ka bërë prostitucion thotë: Merreni këtë pasuri që të mos 

ngrihet padia në prokurori, e kjo nuk lejohet nga shkaku se e drejta e Allahut 

është e prerë dhe absolute, andaj nuk ka amnisti. 

- Hajni i cili ka vjedhur të thotë: Merreni këtë pasuri që të mos ngrihet 

padia në prokurori. Kjo nuk lejohet nga shkaku se e drejta e Allahut nuk 

lejon amnisti. 

Në raste të ngjashme, as gjykata as prokuroria, as qeveritari, nuk e kanë 

të drejtën e faljes apo të amnistisë. 

Kjo është e njohur me Kur‟an dhe me Sunetin e Muhamedit a.s. 

 

 

2. Të drejtat e njeriut ndaj njeriut 

 

Pajtimi të cilin e parasheh ligji islam ka të bëjë me të drejtën e njeriut, 

nga shkaku se pajtimi është i ndërlidhur me të drejtën e njerëzve: 

- ose faljen në tërësi; 

- ose faljen e një pjese të fajit; 

- ose faljen me kompensim. 

 

 

3. Të drejtat që ndërlidhen në mes njerëzve dhe Krijuesit 

 

- Nëse është e drejta e Allahut me të drejtën e robit, nuk lejohet falja apo 

amnistia, sepse dominon e drejta e Allahut ndaj të drejtës së njeriut si f.v.: 

shpifja për prostitucion: 

Në shpifjen për prostitucion kemi dy të drejta: 

- e drejta e Allahut, 

- e drejta e njeriut. 

Për shpifje për prostitucion dominon e drejta e Krijuesit ndaj të drejtës 

së njerëzve. 

Në këtë çështje nuk lejohet pajtimi, as amnistia, por vetëm realizohet  

dënimi për shpifje. 
 

 



 

75 

 

 

 

 

 

 

EL-GUNMU VEL GURMU 
 

5. Përfitimi shkon proporcionalisht me dëmtimin. 

 

Ky rregull përbëhet prej dy fjalëve: 

Fjala Gurmu nënkupton një lloj dëmi apo humbje e cila shkaktohet te ai 

i cili ka të drejtë të shfrytëzojë në diçka. 

Fjala Gunmu nënkupton shfrytëzim dhe përfitim i cili realizohet, ose 

nëpërmjet të drejtës pronësore, të qirasë apo të vepruarit në diçka. 

 

Kuptimi i rregullës 

 

Ai i cili realizon përfitim diçka prej një Çështjeje duhet të bartë 

përgjegjësinë e dëmit të shkaktuar gjatë përfitimit varësisht sa ka shfrytëzuar 

apo sa ka përfituar. 

 

Shembuj: 

 

- Nëse dy bashkëpronarë dëshirojnë të riparojnë apo të rindërtojnë diçka, 

atëherë secili duhet të paguajë varësisht sa ka të drejtë dhe sa shfrytëzon. 

 

- Nëse dy bashkëpronarë kanë një pronë, atëherë secili prej tyre sa e 

shfrytëzon atë pronë e bartë përgjegjësinë e humbjes ashtu siç e ka edhe të 

drejtën e përfitimit prej asaj prone. 

 

 

 

 

 



 

76 

 

 

MEN iSTEAXHELE SHEJ’UN KABLE EVAANIHII 

UUKIBE BI HURMAANIHI 
 

6. Kush përshpejton një të drejtë ligjore (me pa të 
drejtë) dënohet me ndalim të asaj të drejte. 

 

Ky rregull ndërtohet mbi bazën e masave parandaluese. 

 

Kuptimi i rregullës 

 

Ai cili e përshpejton një çështje, të cilën çështje ia parasheh ligji në kohë 

të caktuar, atëherë ai ndëshkohet në përfitimin prej asaj çështjeje të cilën e 

ka përshpejtuar padrejtësisht, sepse ai e ka dhunuar ligjin me përshpejtimin 

me pa të drejtë. 

 

Disa raste të cilat rezultojnë nga ky rregull 

 

- Privohet vrasësi i cili e vret trashëgimtarin për të përshpejtuar pjesën e 

trashëgimisë së tij. 

- Privohet vrasësi i cili e vret testamentlënësin e tij, për ta përshpejtuar 

testamentin e tij. 

- Kush e shkurorëzon gruan përderisa ai është në shtratin e vdekjes, pa 

dëshirën e saj, për ta penguar nga trashëgimia, dhe vdes para se t‟i kaloj 

IDETI, gruaja e tij trashëgon. 

 

 

Urtësia e rregullit 

 

Sigurimi dhe garantimi i të drejtave njerëzore. 

 

 

 



 

77 

 

 

 

Përjashtim nga rregulla fikhore 

  

- Nëse borxhdhënësi e vret borxhmarrësin, pasardhësit e kryejnë borxhin 

nga pasuria e borxhmarrësit. Në këtë rast ligji ka bërë përjashtim. 

 

- Nëse një grua përdorë medikamente medicinale për t‟i ardhur 

menstruacionet, ajo (pasi që i vijnë menstruacion, nuk falet) nuk i fal 

namazet Kaza, sepse mosfalja e namazeve Kaza është i ndërlidhur me 

menstruacionin, pa marrë parasysh a e përshpejton apo jo. 

 

- Nëse një person përdorë medikamente medicinale për t‟u sëmurë që 

pastaj të lirohet nga agjërimi, nuk dënohet me agjërim, pra duke e urdhëruar 

për të agjëruar sepse masa lehtësuese e agjërimit ndërlidhet me sëmundjen, 

dhe tani më ai është i sëmurë dhe nuk merret parasysh qëllimi i i tij, sepse 

është çështje e dyshimit. 

 

 

 

 

 

  



 

78 

 

KUL-LU SHARTIN LEJSE FI KITABIL-LAAHI  

FE HUVE BATIL 
 

7. Çdo kusht i cili nuk është në librin e Allahut është i 
pavlefshëm. 

Kjo rregull tregon për mënyrën se si duhet të bashkëveprojnë njerëzit në 

mes vete sepse përkufizon të drejtën e secilit kur të kontrakton diçka, qoftë 

në mes të individëve, qoftë në mes shoqërive. 

 

Argument 

 

Muhamedi a.s. ka thënë:  

“Çdo kusht i cili nuk është në librin e Allahut është i papranueshëm 

dhe i pavlefshëm, qofshin edhe njëqind kushte”. 

 Nga hadithi kuptohet se një akt nuk është i vlefshëm, edhe poqëse në 

atë akt parashihen njëqind kushte nëse ato kushte janë në kundërshtim me 

librin e Allahut. 

 

Kushtet janë shumëllojesh: 

- Kushtet të cilat patjetër duhet plotësuar (zbatuar). 

- Kushtet të cilat është mirë të zbatohen. 

 

Kushtet të cilat patjetër duhet zbatuar: 

Janë kushtet të cilat Allahu xh.sh. i ka urdhëruar në librin e tij fisnik dhe 

kushtet të cilat i shohim në sunetet e pejgamberit s.a.v.s. 

- Për këtë janë pajtuar të gjithë dijetarët. 

 

Kushtet të cilat nuk duhet zbatuar:  

- Kushtet të cilat nuk duhet zbatuar dhe nuk është mirë të zbatohen janë 

ato kushte për të cilat të gjithë dijetarët janë pajtuar për moszbatimin e tyre. 

- Kemi edhe kushte për të cilat dijetarët kanë dhënë mendime të  

ndryshme se a duhet zbatuar apo nuk duhet zbatuar, por mendimi  

më i drejtë është se nuk duhet zbatuar.  



 

79 

 

LAA VASIJJETE LIL VAARITHI 
 

8. Trashëgimtari nuk ka të drejtë testamenti. 

Në fillim të islamit testamenti ka qenë obligativ për prindërit dhe 

familjarët. Këtë e tregon ajeti në Kur‟anin fisnik: 

“U është bërë juve obligim, kur ndonjërit prej jush i është afruar 

vdekja, nëse lë pasuri pas vete, le të testamentojë testamentin për 

prindërit dhe për të afërmit, por ashtu siç është drejtë…” (El-Bekare : 

180) 

Pastaj testamenti është specifikuar me ajetet e trashëgimisë, që do të 

thotë: 

- Trashëgimia u takon trashëgimtarëve. 

- Testamenti u takon jotrashëgimtarëve. 

 

Rregulla e cila e ka bazën në hadithin e Muhamedit a.s. e ka kuptimin: 

- Asnjëri nga ju të mos lë testament diçka për trashëgimtarin, sepse Zoti 

i Lartmadhëruar secilit trashëgimtar ia ka përcaktuar të drejtën dhe është e 

padrejtë të përfitohen dy të drejta për diçka në të njëjtën kohë, se i bëhet e 

padrejtë palës tjetër. 

 

Nga kjo rezulton se: 

- Nëse një person i lë testament trashëgimtarit, ai testament është i 

pavlefshëm (nuk zbatohet). 

- Nëse një person i lë testament një trashëgimtari dhe pajtohen 

trashëgimtarët tjerë, atëherë llogaritet si dhuratë prej trashëgimtarëve dhe jo 

si e drejtë testamentale. 

Kjo bazohet në hadithin të cilin e transmeton Ibn Abasi r.a. se 

pejgamberi s.a.v.s ka thënë: “Nuk i lejohet testament trashëgimtarit, pos 

nëse e lejojnë trashëgimtarët tjerë.” 

 

Përfundim: 

Ky lloj testamenti nuk konsiderohet testament i ligjësuar si testament në  

kuptimin e fjalës, por konsiderohet dhuratë prej trashëgimtarëve tjerë. 

  



 

80 

 

 

EZ- ZEKAAT LAA TEXHUUZ ALEL USUUL VELAA 

ALEL FURUUË 
 

9. Zekati nuk lejohet për lozën e poshtme dhe lozën e 
epërme. 

Zekati nuk lejohet për lozën e poshtme dhe lozën e epërme. 

Çka nënkuptojmë me lozën e poshtme dhe lozën e epërme? 

 

Loza e poshtme janë: 

- Fëmijët (djem dhe vajza); 

- Fëmijët e fëmijëve (fëmijët e djemve dhe fëmijët e vajzave), e kështu 

me radhë. 

 

Loza e epërme janë: 

- Prindërit (baba, nëna); 

- Gjyshërit dhe gjyshet nga ana e babës; 

- Gjyshërit dhe gjyshet nga ana e nënës, e kështu me radhë. 

 

Sa i përket familjarëve tjerë si f.v.: vëllezërve, motrave, xhaxhallarëve, 

tezeve, dajallarëve, hallave (dhe fëmijëve te tyre), këtyre u takon Zekati. 

Muhamedi a.s. ka thënë: 

“Sadakaja (Zekati) për të varfrin është sadaka, por për farefisin ka 

rëndësi të dyfishtë: sadaka dhe lidhje farefisnore.” 

Nga hadithi kuptojmë se zekati (sadakaja) për farefisin ka vlerë të 

dyfishtë: 

- vlerë të sadakasë dhe 

- vlerë të lidhjes farefisnore. 

Lidhja farefisnore ndërlidh dhe forcon lidhjen me Allahun, ndërsa 

ndërprerja e lidhjes farefisnore ndërprenë dhe dobëson lidhjen me Allahun. 

 

 

 



 

81 

 

 

 

 

Urtësia e këtij rregulli 

 

Ligji Islam nuk e lejon zekatin për lozën e epërme dhe lozën e poshtme 

sepse zekatdhënësi e ka për obligim përkujdesjen për këto kategori dhe nëse 

ai u jep këtyre kategorive, atëherë ai ka realizuar përfitim personal sepse 

shpenzimi për këto kategori duhet të jetë nga pasuria e tij personale përpos 

zekatit, ndërsa zekati dhe përkujdesja nuk mund të jenë në të njëjtën kohë 

për një person. 

 

Nuk lejohet që borxhdhënësi ta llogarit borxhin e tij zekat  

 

Nuk lejohet që një borxhdhënës i cili i ka dhënë borxh një njeriu që nuk 

ka mundësi ta lajë borxhin ta zbresë si pjesë të zekatit. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

82 

 

 

 

MEN ESLEFE, FEL JESLIF FII KEJLIL MEALUUM VE  

VEZNIN MEAALUUUM iLAA EXHELIN MEALUUM 
 

10. Kush krediton, le të kreditoj me sasi të caktuar në 
masë të caktuar dhe në afat të caktuar 

 

Kjo rregull tregon për llojin e shitblerjes me paradhënie. 

Shitblerja me paradhënie ligjërisht është e lejuar, edhe pse në përmbajtje 

ka një lloj paqartësie dhe mashtrimi.  

Pse është e lejuar kur dihet se në vetvete ka një lloj mashtrimi të vogël? 

Përgjigjja:  

- Është e lejuar për të siguruar interesin shoqëror dhe individual. 

- Është e lejuar për të lejuar tolerancën në tregti. 

- Është e lejuar për të mos bllokuar bashkëveprimin në mes të njerëzve. 

Shembull, ai i cili ka pasuri, ka nevojë të blejë frutat. Pronari i pemëve 

ka nevojë për të holla që t‟i shpenzoj për veten dhe familjen.  

Për këtë arsye kjo lloj shitblerjeje është e lejuar. 

Krahaso më këtë edhe paradhëniet në produktet industriale. 

 

Argumentet e këtij rregulli 

 

Argument nga Kur‟ani 

 

Thënia e Zotit të Lartmadhëruar:  

“O ju të cilët keni besuar, kur të i jepni borxh njëri-tjetrit deri në 

një afat të caktuar, shkruajeni (regjistrojeni).” (El- Bekare : 282) 

 

 

 

 

 



 

83 

 

 

 

Argument nga Suneti 

 

“Transmetohet nga Abasi se kur Muhamedi a.s. shkoi në Medine, 

medinasit i tregtonin hurmat për një vit dhe për dy vite, atëherë 

Muhamedi a.s. u tha:  

Kush tregton me paradhënie për hurma (le të tregtoj) në sasi të 

caktuar, në masë të caktuar dhe me afat të caktuar.” 

 

 

Argument nga ixhmai 

 

Për këtë është themeluar edhe aprovimi i ixhmait. Siç këtë e tregon 

Kurtubiu dhe të tjerët pos tij prej fukahave, tefsirologëve dhe hadithologëve. 

 

 

 

 

 

  



 

84 

 

 

ET- TABIU TABIUN 
 

11. Mbështetësi në Çështje është edhe vetë çështja 

 

Shpjegimi i rregullës 

 

Mbështetësi i një Çështjeje e pason Çështjen edhe në ligjësim, sepse e 

mbështetura në një Çështje nuk mund të jetë e pavarur në ligjësim. 

 

Shembull 

 

Blerja e kafshës shtëpiake; me kafshën bën pjesë edhe foshnja (viçi) 

brenda saj. Në bazë të kësaj, edhe prerja e kafshës konsiderohet edhe prerja 

e kafshës së saj. 

“Transmeton Ebu Davudi nga Ebi Seid el Hudriji se ka thënë: E 

kemi pyetur pejgamberin a.s. 

O i dërguari i Allahut, e therim devenë, ose e presim lopën, ose 

delen, ndërsa e shohim foshnjën në barkun e saj, a ta hedhim apo të 

ushqehemi me të. 

Pejgamberi a.s. ka thënë:  

Hani nëse dëshironi sepse prerja e saj është në bazë të prerjes së 

nënës së saj.” 

Nëse foshnja del e gjallë, atëherë prehet me prerje sheriatike, sepse pasi 

shkëputet prej barkut të saj e gjallë nuk konsiderohet mbështetëse e nënës së 

saj. 

Nëse ngordh pasi që del e gjallë, dhe nuk ka mundësi të pritet, kanë 

dhënë mendime të ndryshme. 

Nga kjo rregull rezultojnë edhe shumë Çështje tjera, si p.sh.: 

- Çështjet shtesë (mbështetëse) të sendit të blerë para dorëzimit të mallit, 

i takojnë blerësit. 

- Çështjet shtesë (mbështetëse) të sendit të uzurpuar i takojnë të  

uzurpuarit, jo uzurpatorit. 

 



 

85 

 

 

 

EN- NAAXHISHU AAKILU RRIBAA 
 

12. Mashtruesi është ngrënës i kamatës. 

 

Fjala nexhsh e ka kuptimin e lavdërimit të pamerituar, të paarsyeshëm 

dhe të panevojshëm. 

 

Kuptimi i rregullit 

 

Lavdërimi i artikullit, për ta shtrenjtuar çmimin për t‟i mashtruar 

(tërhequr) njerëzit për ta blerë artikullin me çmim sa më të lartë. Ky lloj 

mashtrimi është i ndaluar. 

Nexhsh është lloj kamate nga shkaku se shitësi e mashtron blerësin për 

të përfituar në çmim sa më të lartë. Kështu bën padrejtësi duke e shfrytëzuar 

paditurinë e blerësit për atë artikull. Kjo i ngjanë kamatës sepse mu sikur 

kamatëdhënësi e shfrytëzon rastin për të përfituar çka nuk i takon. 

Ky kriter në aspekt të përgjithshëm ndalon çdo mashtrim si f.v.: 

monopolizimin e mallrave, kurdisjen e çmimeve, etj., sepse këto veprimtari 

i përngjajnë kamatës. 

Kusht i vlefshmërisë së shitblerjes është që edhe shitësi edhe blerësi të 

jenë besnik, të mos jenë mashtrues, të jenë të sinqertë, të mos jenë 

gënjeshtarë. 

Kjo lloj shitblerje edhe nëse konsiderohet e plotfuqishme nga ana 

formale, në realitet me shitblerje të tillë bëhet mëkat. 

Taberaniu e ka regjistruar hadithin merfuë se Muhamedi a.s. ka thënë: 

“Mashtruesi llogaritet kamatngrërës dhe mashtrues i mallkuar.” 

 

 

 

 

 

 



 

86 

 

 

 

 

 

MAA KAANE EKTHERU FIËLEN KAANE EKTHERU FADLEN 
 

13. Angazhimi dhe veprimi i shumtë ka vlerë më të 
madhe. 

 

Bazë e këtij parimi është hadithi: 

“Shpërblimi yt është në bazë të mundësisë dhe angazhimit tënd.” 

 

Shembuj 

  

- Agjërimi në ditët e nxehta ka vlerë më të madhe se agjërimi në kohë të 

ftohta. 

- Agjërimi në ditët e gjata ka vlerë më të madhe se agjërimi në kohë të 

ftohta. 

- Agjërimi i plakut në ditë të nxehtë dhe të gjatë ka vlerë me të madhe se 

agjërimi i të riut në të njëjtën ditë. 

- Ai i cili me sinqeritet udhëton dhe thërret në rrugë të Allahut ka 

shpërblim më të madh se ai cili fton në rrugë të Allahut në shtëpinë e tij, në 

xhaminë e tij ose në vendin e tij. 

 

Përjashtim nga ky rregull: 

 

Gjatë udhëtimit, shkurtimi i namazit është më i vlefshëm se falja e plotë. 

 

 

 

 

 

 



 

87 

 

 

EL KURUATI TEKUUNU iNDE TEZAAHUM 
 

14. Shorti hidhet kur të drejtat janë të barabarta  

Në etimologji do të thotë: pjesë, hise. 

Në terminologji do të thotë: veprim (proces) i cili përcakton pjesën apo 

hisen e njeriut. 

Dijetarët janë unifikuar në ligjësimin e shortit. 

Argumenti i shortit buron nga Kur‟ani dhe suneti. 

 

Argument nga Kur‟ani 

 

Tregimi me rastin e Zekerijait a.s. dhe popullit të tij:  

“Ti nuk ishe ndër ta kur i hidhnin shortet se kush prej tyre do të 

bëhej kujdestar i Mejremes, nuk ishe pranë tyre as kur ata ziheshin 

mes vete.” (Ali imran : 44.) 

 

Tregimi i Junusit kur ishte në anije dhe i ra shorti që të hidhet në det. 

“Edhe Junusi ishte një nga të dërguarit Tanë. Kur iku te anija që 

ishte e mbushur plotë (udhëtarë). E ai mori pjesë në short, po humbi (i 

ra shorti atij).” (Es-Saffat : 139-141) 

 

Argument nga suneti 

 

Transmeton Ebu Hurejrete r.a. se një popull i cili kishte 

mospajtueshmëri në mes vete rreth një përbetimi (se cili prej tyre duhej të 

përbetohej), paraqiten te pejgamberi s.a.v.s., pastaj ata u urdhëruan që të 

hedhin short në mes tyre se cili prej tyre të përbetohet. 

(Hadithin e ka regjistruar Buhariu) 

 

 

 

 

 



 

88 

 

 

Urtësia e Shortit 

 

Urtësia e hedhjes së shortit qëndron në atë se i qetëson zemrat e atyre të 

cilat i kanë të drejtat e njëjta në atë çështje dhe mënjanimin e akuzimit të 

njëri-tjetrit se ndonjëri ka pasur më shumë të drejt se tjetri. 

 

Llojet e shortit 

 

Llojet e shortit janë: 

- Shorti i lejuar; 

- Shorti Mendub; 

- Shorti Vaxhib; 

- Shorti Haram; 

- Shorti Mekruh. 

 

- Shorti i lejuar: është në Çështjet e lejuara, e cila nuk ndikon në 

armiqësi, ose nuk ndikon në dëmtimin e palëve. 

- Shorti mendub: është në rastet kur zemrat qetësohen duke mos e 

akuzuar njëri-tjetrin. 

- Shorti vaxhib: në raste ku duhet mënjanuar armiqësinë e palëve.  

- Shorti mekruh: në Çështjet e papëlqyeshme. 

- Shorti haram: në Çështjet e ndaluara. 

 

Shorti si proces mund të zhvillohet në shumë Çështje. Në Çështjet kur 

palët kanë të drejta të barabarta dhe përcaktimi i njërës të drejtë ndaj të 

drejtës së njëjtë në palën tjetër. 

 

Shembull: 

- Kur bashkëpronarët kanë pjesë të barabarta në një shtëpi, parcelë të 

ngjashme dhe secili e dëshiron një pjesë të caktuar për shkak se secilit i 

përshtatet ajo pjesë, atëherë veprohet procesi i shortit, në mënyrë që të 

ndërpriten mosmarrëveshjet. 



 

89 

 

  



 

90 

 

Përmbajtja: 

 

KAPITULLI I PARË ............................................................................... 7 

1. Çështjet gjykohen sipas qëllimeve. .................................................. 8 

2. Qëllimi dhe nijeti llogariten në veprime dhe deklarime ashtu siç 

llogariten në shpërblime dhe adhurime. ................................................... 13 

3. Në akte llogaritet qëllimi dhe kuptimi, ndërsa nuk llogaritet fjala 

dhe konstrukti i fjalës. .............................................................................. 15 

 

KAPITULLI I DYTË ............................................................................. 19 

1. E dyshimta nuk e zhvlerëson të sigurtën. ....................................... 20 

2. Në esencë çdo gjë mbetet ashtu siç ka qenë. .................................. 23 

3. Esenciale të mbetet çështja ashtu siç ka qenë, deri sa të mos 

vërtetohet se është ndryshuar. .................................................................. 25 

4. Ligji i gravitimit dhe largimi i dyshimit dhe gjykimit se çdo gjë 

mbetet siç ka qenë. ................................................................................... 26 

5. Te çështjet, esenciale është lejimi. ................................................. 27 

6. Esenciale në të drejta është mosobligueshmëria. ........................... 29 

7. Në esencë ndodhia e re i përshkruhet kohës më të afërt. ............... 30 

8. Të sigurtat nuk kundërshtohen në mes vete ................................... 31 

 

KAPITULLI I TRETË ........................................................................... 33 

1. Dëmi nuk largohet me dëmtim....................................................... 34 

2. Dëmi më i madh largohet me dëmin më të vogël .......................... 35 

3. Kur të paraqiten dy të këqija, prej dy të këqijave veprohet me të 

keqën më të lehtë. ..................................................................................... 36 

4. Nuk ka obligueshmëri në pamundësi dhe nuk ka ndalesë në rast 

domosdoshmërie. ..................................................................................... 38 

5. Vështirësia nuk lejon të drejtën e tjetrit. ........................................ 41 

6. Dëmi individual duhet të përballohet për t‟u mënjanuar dëmi i 

përgjithshëm. ............................................................................................ 42 



 

91 

 

7. Dëmi eliminohet në bazë të mundësive ......................................... 43 

 

KAPITULLI I KATËRT ........................................................................ 44 

1. Zakoni është ligj. ............................................................................ 47 

2. E përdorura në traditë është sikurse e kushtëzuara me kusht. ........ 50 

3. Ajo që është e njohur në mesin e tregtarëve është si të ishte kusht 

në mesin e tyre. ........................................................................................ 51 

4. Ajo që është caktuar në bazë të zakonit është sikur të ishte e caktuar 

me tekst. ................................................................................................... 52 

5. Nuk mohohet ndryshimi i dispozitave në bazë të ndryshimit të 

kohëve. ..................................................................................................... 53 

 

KAPITULLI I PESTË ............................................................................ 55 

1. Pastërtia është gjysma e besimit..................................................... 56 

2. Uji është i pastër përderisa nuk e humb ngjyrën, shijen apo erën. . 59 

3. Kur të prezanton uji, prishet Tejemumi. ........................................ 60 

4. Besimtari mbetet i pastër. ............................................................... 61 

 

KAPITULLI I GJASHTË ...................................................................... 62 

1. Çdo risi është bid‟at. ...................................................................... 63 

2. Argumentimi për akuzuesin (pretenduesin), përbetimi për të 

akuzuarin (mohuesin). .............................................................................. 67 

3. Padituria, harresa dhe pavetëdija edhe pse nuk konsiderohen mëkat, 

gjykim merret për ta. ................................................................................ 69 

4. Pajtimi është i lejuar, pos pajtimit i cili e lejon ndaluarën apo e 

ndalon të lejuarën. .................................................................................... 71 

5. Përfitimi shkon proporcionalisht me dëmtimin. ............................ 75 

6. Kush përshpejton një të drejtë ligjore (me pa të drejtë) dënohet me 

ndalim të asaj të drejte. ............................................................................ 76 

7. Çdo kusht i cili nuk është në librin e Allahut është i pavlefshëm. . 78 



 

92 

 

8. Trashëgimtari nuk ka të drejtë testamenti. ..................................... 79 

9. Zekati nuk lejohet për lozën e poshtme dhe lozën e epërme. ........ 80 

10. Kush krediton, le të kreditoj me sasi të caktuar në masë të caktuar 

dhe në afat të caktuar ............................................................................... 82 

11. Mbështetësi në Çështje është edhe vetë çështja ........................... 84 

12. Mashtruesi është ngrënës i kamatës. ............................................ 85 

13. Angazhimi dhe veprimi i shumtë ka vlerë më të madhe. ............. 86 

14. Shorti hidhet kur të drejtat janë të barabarta ................................ 87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

93 

 

 


